
 0 

      

 

  

 علوُّ القرآن وفوقيّته
 قراءة جديدة للنص القرآني

 أحمد بن علي البتيت
      



1 

 

 فوقيّتهالقرآن و علو  

 مدخل:

كل القرآن، من أول آية فيه إلى آخر آية مستغرق في إثبات أنه لا يمكن أن يكون كلام 

ا. ا بشريا  مخلوق فضلاا عن أن يكون كلاما

وقد تعددت أساليبه في ذلك، ما بين النص الصريح والإشارات اللطيفة في ثناياه، غير أن 

اليب التي طرقها أثناء عرضه هي الفوقية الشديدة لخطابه، واحدةا من أهم تلك الأس

 .والاستعلاء الكبير في توجيهاته وأوامره وجميع نصوصه

ة والاستعلاء ليست دليل عدم بشرية هذا الكلام أو صنعه فقط، بل هي هذه الفوقي

 واحدة من سمات القرآن وإعجازاته المحيرة لتفكير المؤمن به وغير المؤمن.

الإخبار والأحكام والعقائد. والإخبار منه القصص القرآني والإعلام تنوع بين والقرآن م

لك كان القرآن يستعرضه بفوقية غاية في الاتزان بالمستقبل البعيد أو الماضي السحيق، وفي كل ذ

 والمسابرة والمسايرة للقضية.

ا أو غيره، بيد ا مضمّناا لمخلوق، بشرا فإنك لن تجد  أنه حين يحكي عن غيره وينقل كلاما

تلك المقولات المنقولة لتوافق قوته  الفوقية تلك بمعناها الذي نرمي له هنا، وإن كان قد سبر

 ه.ءواستعلا

ا ونظماا ومضموناا،  لست   هنا بصدد تأصيل هذه الفوقية القرآنية المتنوعة بلاغةا وإعجازا

ا، فضلاا عن أنها قد أشبعت كتابةا وبحثاا، والزيادة فيها تكرارٌ لمكرر،  فإنها قضية محسومة سلفا

 واستدلالٌ لمثبت، ومحاولة للتدليل على وجود الشمس!

أن نصل فقط  سورة البقرةمن خلال الكرام  ولكني أحاول في قراءة تدبرية مع القراء

 لمناقشة نماذج لهذه الفوقية.

الفرق  سنشاهد كيف كانت لغة القرآن وإثباتاته مرتفعةا بارتفاع قائله سبحانه، وكيف أن

 بين هذا القرآن وبين كل كلام آخر كالفرق بين الله وخلقه.



2 

 

المخاطَب، ويشدّه، ويصرعه، ويطرحه، وكأنه كيف أن هذا الكتاب العظيم يأخذ بتلابيب 

 شاخص حقيقي له يدان!

، فيجعلها سامعة له مستمعة مصغية،  وكيف أنه صوت مدوٍ وكبير، يأخذ بالأسماع عنوةا

 م أبَت.يتخللها صوته شاءت أ

هذا القرآن سلطان، وإن له لسلطان، وإنه لي صدر أوامره ونواهيه ونقاشاته كسلطان،  إن

، لأنه الحق، ونزل من الحق وبالحق، وكل مَن وما خالفه فهو باطل، ولا يأتيه لا يأبه بشيء

 باطل.

 

  



3 

 

(1) 
 

َ ٱلحعََٰلمََيَن ﴿ َ ربَ  دُ لَِلّه َمح  ﴾٢ٱلۡح
 

  قائله..رق لكل ثناء، الكتاب يثني علىهذه البداية، ثناءٌ تام مستغ

فإنه يكون في بدايته ثناء لقد اعتدنا واعتادت البشرية منذ نشأتها أن كل رسالة ت بعث 

للمرسل إليه، ليقبل الرسالة ويطمئن بها، أما القرآن فمن علوّه يحمد صاحبَه، ومن بدايته يثني 

 .على قائله

حمود مصدر الثناء، من أخذه وتمسك به فهو الم وهو لا يحتاج للثناء على أحد غيره، فإنه

ا. ا، ومن تركه فهو المذموم مطلقا  مطلقا

دُ ﴿ َمح َ ٱلحعََٰلمََيَن ٱلۡح َ ربَ   [2]الفاتحة: ﴾٢لَِلّه
إن هذا الحمد التام المستغرق والمطلق في بداية هذا الكتاب حالة مغايرة للنمط العام المتبع 

ضمناا على الفوقية الاعتبارية عن كل خطاب أو  بل وللأسلوب الخطابي البيني، وهو يدل

 مكتوب.

َ ٱلحعََٰلمََيَن ﴿، الأمر لم يقف هنا، انظر للجزء المتمم للنص إن هذا التقرير غاية في  .﴾٢رَب 

 ..الفوقية والاستعلائية والتصادم في آنٍ 

خاطبَ مشركين معاندين، وهو  = ومن أجل أن تدرك ذلك، فإن القرآن أولَ ما خاطبَ 

رب   = ومع ذلك فهو يقرر ويحكم أن قائلة، أو كافر أو ملحد  اليوم يخاطب  كل أحدٍ، مؤمنٍ إلى

 !العالمين، ليس ربَهم فقط، بل ورب كل عالمَ 

تخيل ذهول ذلك الجاحد، وهو يقدم له هذا الحكم ويصدمه به من البداية على أنه بدَهي، 

ا فيها، لا شك أن هذه الاستعلائية وأنها حقيقة مفروغ من ا غائرا نفسه  المتينة ستترك أثرا

 ووجدانه مهما حاول المراوغة والهروب.

 



4 

 

أكاد أتمثل هذه الحالة برجلين يتعاركان، في البدء وقبل كل شيء ضرب أحدهم الآخر 

 بهراوة كبيرة بين عينيه، ومهما تماسك الآخر بعد هذه الضربة فإنه لا شك سينهار!

حاول السامع المجافي  منه، قوة في طرح القضية، مهما ما فعله القرآن في النص الأول هذا

 التماسك إلا أنه سينهار.

ا، وبفوقية  ولم يعترف بأحقيته، بالقرآن،بعد  إنه لم ي سلِّم  ليجد أنه يصدمه بالحقيقة صارما

 عظيمة: الثناء التام لله.. وهو ربٌ العالمين.

 

 

*** 

 

  



5 

 

(2) 

 

 ﴾١المٓٓ ﴿
 

، الر، كهيعص، طه، طسم، طس، يس، له، وشبيهاتها، المص، المرالم، وأخواتها في القرآن ك

ا على القرآن وعلى طريقته في العرض  ص، حم، عسق، ق، ن، هذه الكلمات الإشارية حصرا

 واللفت فقط.

 :[1]البقرة: ﴾١المٓٓ ﴿
الإشارية. وحسنٌ قبل أن نتأمل في لقد تنوعت مماسك الناظرين في معاني هذه الكلمات و

 لتفسيرية فيها.كلمات المفتاحية أن نستعرض أهم تلك الآراء اقوة هذه ال

والتوجه الأبرز أنها كلمات إعجازية، تلفت انتباه السامعين بتحدٍ إلى أن هذا القرآن مؤلف 

ل آية واحدة من هذه الأحرف إلا أنكم لا تستطيعون الإتيان بمثله أو بمثل سورة منه أو بمث

 من آيات سوره.

 ا خفي علمه عن البشر، وأنه مما اختص الله به نفسه.ن هذه الكلمات مموهناك توجه إلى أ

وتوجه آخر أنها حروف تدل بالإشارة بحساب الج مل على تاريخ الأمم والحضارات، 

 ولكل حرف قيمته العددية.

قشة تلك التوجهات والآراء، والحقيقة أنه لا يهمنا منا .هناك توجهات لتأويلات أخرى

لمحة سريعة على أبرز ما قيل في  لى ما نطمئن له هو التوجه الأول، إلا أن هذهوإن كان الأقرب إ

 دلالة معناها.

ا كان المعنى فإنه استتخدامٌ فتوقي واستتعلائي ، ﴾المٓٓ ﴿الآن لنعد إلى هدفنا،  وأخواتها، وأيا

ا، ولا بالحروف والكلمات، لم يصدر من أي  متحدث من قبل، ولم يدبجته كاتتبٌ في كتابته أبتدا

 ولَعدّ من العبث!قدر كتابٌ بعد  أن يتضمنه، ولو فعل لاست هجن ذلك منه ي

 



6 

 

الحروف كلها للقرآن والكلمات، والجمل، يستخدم منها ما شاء، وبأي طريقة شاء، ثم لا 

 يأبه بشيء!

اءل عن فحوى هذه الحروف، لكن كان بإمكان العربي الفصيح أن ينطق ولو بكلمة يتس

فصاحته  و يدرك أن استخدام القرآن لمفردات اللغة أقوى من جميعفوقية القرآن أخرسته، فه

 وكل بيانه.

ا، بل هو مفتاح لأكثر من خمس  ا في القرآن ولا عارضا إن هذا الاستخدام لم يكن نزرا

سورة، ولقد نقف ويقف وعشرين سورة فيه، ومفتاح لثاني سورة فيه وهي أكبر سورة وأهم 

مين خاضعين لا ا الاستخدام الفوقي والاستعلائي مسلِّ الجميع كما وقف السابقون أمام هذ

 !نقدر على شيء، إلا أن ننظر من أسفل إلى هذا العلو بعجب

 

 

*** 

 

  



7 

 

(3) 

 ﴾لََ رَيحبََۛ فيَهَ  ﴿
تحت ضغط التفكير والحالة النفسية أن  "جيفري لانغ"قرر بروفيسور الرياضيات الملحدٌ 

منه، وفعلاا بدأ من بدايته، وحين افتتح سورة  يطالع في القرآن، بعد أن أهداه صديق نسخة

َٰلكََ ٱلحكَتََٰبُ لََ رَيحبََۛ فيَهَ  ﴿البقرة صدمه هذا الحكم   [2]البقرة: !﴾ذَ

أحسست برعشة تنتابني عندما قرأت هذه الآية، أخذت أفكر في نفسي: هل أنت  يقول:

!! تخاطبني؟!  [.37، ص ديني ]ضياعتولد لدي شعور غريب بأن القرآن كان يخاطبني فعلاا

ا أنه لا خلل فيه؟ لقد استفزه ذلك لمواصلة اكيف لهذا الكت ب أن يصدر حكماا قاطعا

أو يجد بغيته وأجوبة تفكيره وأسئلته التي  خللاا ليثبت المطالعة والبحث والتدقيق في القرآن 

 أرهقته!

 الكتاب. لقد أعياه القرآن عن أن يجد بغيته، ولقد صرعه فأذعن وأسلم وسلّم بعظمة هذا

لقد كانت هذه الآية بمثابة التحدي الصريح منذ الوهلة الأولى في مطالعة القرآن، لكنهّ تحدٍّ و

 "ذلك"ة منقطعة النظير، واستخدم لهذا المعنى اسم الاشارة غير مباشر، بفوقية واستعلائي

ا يشير إلى علّو الكتاب بأصبعه، ثم يخاطب النا الذي يدل على الب عد، فكأنّ  ظرين مشيرا

، والحاضرون والناظرون لا يستطيعون ردّ هذا ﴾لََ رَيحبََۛ فيَهَ  ﴿والحاضرين بحكمه القاطع 

ا كما   ذات المطلب. -حينها-أعيا هذا الملحد الحكم أو إبطاله، تماما

وهو بهذا القرار والحكم لا يأبه بأولئك الفارغين الخاوين عن الفكرة وأدواتها، بل إنه 

 لتفكير والبحث والنقد، يخاطبهم بهذا القرار، ويستفزهم به.يخاطب كل من يستطيع ا

ا ما يدعوهم لبحث خلل أو مهمز أو ملمز، فهم باحثون  دون ذوو فكر، قنافلقد تحقق إذا

 ن من هذا الحكم الابتدائي في سطور هذا الكتاب الأولى.ووهم مستَفز

. وإلى اليوم لم يجدوا فيه ﴾يهَ  لََ رَيحبََۛ فَ ﴿وإلى اليوم يخاطبهم الكتاب من علّوه وفوقيته: 

 ، ولن يجدوا.ريباا



8 

 

(4) 
 

فَهَاءُٓ ﴿ لََٓ إنَههُمح هُمُ ٱلسُّ
َ
 ﴾أ

 
ا قبله وبعده استفزازات أجوبة 13النص ]البقرة:يستعرض القرآن في هذا  [، ونصوصا

وهو هنا يذكر  ويذكر بالتفصيل ردودهم العنيفة على عروض التصديق والإيمان به.، المعاندين

 ر جوابه على ردودهم تلك.، ويذكر ردهم، ويذكالعرض

إنه يعرض  الكبير.وهي أجوبة غاية في الفوقية والإسكات، تتسم بالوضوح التام والعلو 

وبعلو ووضوح، ويدرك أنهم مخادعون أمراض، قد استمكن المرض  ،عليهم الإيمان من الأعلى

من المعالجة التي لا ينفع  من قلوبهم فأفسدها، لذا فإن أجوبته على ردودهم جرعات قوية

 سواها لمثل هذه الأمراض.

 من الموانسةمخادعتَ  لم يقابل القرآن  
ٍ
لهم والتلطف؛ لأنهم خطر مشتعل  هم وتردداتهم بشيء

 بسبب مرض الشك الذي قد يحرق كل شيء.. لقد قابلهم بالحزم والصرامة.

ن بتالله واليتوم الآختر! الأمر بدأ حين أعلن هؤلاء المرضى والأمراض في آنٍ أنهتم يؤمنتو

َوحمَ ٱلۡأٓخَرَ ﴿
َ وَبٱَلۡح فكشف القترآن أولاا أن هتذه ، [8]البقررة: ﴾وَمَنَ ٱلنهاسَ مَن يَقُولُ ءَامَنها بٱَلِلّه

مَنيَنَ ﴿دعوى كاذبة،   .[8]البقرة: ﴾وَمَا هُم بمَُؤح

َ ﴿ثم كشف مقصدهم الخبيث الذي جرّهم لهذا الفعل السخيف،  َيننَ يخََُٰدَعُونَ ٱلِلّه وَٱلَّه
عُرُونَ ءَامَنُوا   نفُسَهُمح وَمَا يشَح

َ
ٓ أ  .[9]البقرة: ﴾٩ وَمَا يََحدَعُونَ إلََه

نفُسَهُمح ﴿ثم كشف حقيقة الأمر، 
َ
ٓ أ  .[9]البقرة: ﴾وَمَا يََحدَعُونَ إلََه

رَض  ﴿ثم كشف منشأ ذلك من المرض الذي بدواخلهم،   .[10]البقرة:﴾ فَِ قُلُوبهََم مه

ُ مَرَض  ﴿تجاههم،  ثم كشف نيّته  ![10]البقرة: ﴾ا  فزََادَهُمُ ٱلِلّه

لحَُونَ ﴿ثم كشف ادعاءاتهم الزائفة وترويجهم الإعلامي الممجوج   ﴾إنَهمَا نََحنُ مُصح

 ![11]البقرة:



9 

 

سَنندُونَ ﴿ثتتم كشتتف كتتذبهم متترةا أختترى وثبّتتت الحكتتم علتتيهم،  حمُفح لََٓ إنَههُننمح هُننمُ ٱل
َ
 ﴾أ

 ![12]البقرة:

مَنُ ﴿لغتيرهم بهتاناتا، للحقائق ورمتيهم ثم كشف تزييفهم  ننُؤح
َ
نفَهَاءُٓ  أ  ﴾كَمَنآ ءَامَننَ ٱلسُّ

 ؟[13]البقرة:

فَهَاءُٓ ﴿ثم عرّاهم أمامهم وأمام كل ناظر  لََٓ إنَههُمح هُمُ ٱلسُّ
َ
 ![13]البقرة: ﴾أ

 لتتصور هذه الردود القارعة والعلو الكلي الكبير تخيّل هذه المحاورة التمثيلية:

ع   ا: آمنتمخ يّ الدَّ  بالله وباليوم الآخر. ادعا

لستَ بمؤمن، بل مخادع، ولن تخدع إلا نفسك، وأنت مريض، ولن تزداد إلا  القرآن:

ا، وأنت مفسدٌ.  مرضا

 إنما أنا مصلح! الدعيّ:

 بل أنت مفسد، والمصلحون غيرك، وقد آمنوا بي. القرآن:

 أولئك سفهاء! الدعي:

 بل أنت السفيه وأمثالك. القرآن:

ئ. ي:الدع  أنا مستهز 

 بل أنت مستهزَئٌ به، وسترى! القرآن:

الآن، لعلك قد لحظت قوة وعلّو هذا الكتاب وردوده الحاسمة على هؤلاء المخادعين 

 ."المنافقين"الذين اصطلح على تسميتهم بت 

الصنف؛ لأنهم في الظاهر ولئن كان مطلوب من المؤمنين أن يتعاملوا بحذر مع هذا 

الرضح، ويكشف خباياهم  أن القرآن يتعامل معهم بالقوة والفضح ومحسوبون عليهم إلا

 ويعرضها على الجمهور، فيجعلهم كأنهم رأي عيٍن لكل أحد.

وذلك أنهم ظنوا أنفسهم أذكياء، ومارسوا المخادعة باعتبار ذلك، ورجعتوا إلى أشتباههم 

زءَُونَ إنَها مَعَكُمح إنَهمَا نََحنُ مُ ﴿لهم: يتضاحكون ويعلنون باختيال  تَهح  .[14]البقرة: ﴾١٤سح



10 

 

 

ولئن مرَّ هذا التذاكي الواهم على أحدٍ فإنه لن يمر على القرآن، فأعلن بلا مواربةٍ ولا 

تلكؤ ولا حساب: أنتم مخادعون، أمراض، مفسدون، سفهاء، مستهزَئٌ بكم، أغبياء تشترون 

 الخطأ وتتركون الصواب!

ه ستغباء، ولا يقبل أن يقال عن المؤمنين بالقرآن لا يقبل أن يكون في محل الضعف والا

 سفهاء، ويغار على أتباعه.

ا  ولا يهتم بعد ذلك بردة فعل هؤلاء المخادعين، ولو وجدت فهو لها بالمرصاد فضحا

. ا وحسماا  وحزما

 

*** 

  



11 

 

(5) 

 

 ﴾وَإِن كُنتُمح فَِ رَيحب  ﴿
 

وباستعلاء تامٍ عن أن هو هذا الكتب العجيب،  ثم ها «لا ريب فيه»لقد برأ ساحته أولاا 

 تلحقه ريبة، يفاجئ المجافين بهذه الافتراضية، وهي ريبتهم فيه.

توُا  بسَُورَة   وَإِن كُنتُمح فَِ رَيحب  ﴿
ح
َٰ عَبحدَناَ فَأ اَ عََلَ لنح ا نزَه َمه َثحلهَۦَ  م  َن م  َنن م  نهَدَاءَٓمُم م  ُُ وَٱدحعُنوا  

َ إنَ كُنتُمح صََٰدَقيََن   .[23ة:]البقر  ﴾٢٣دُونَ ٱلِلّه
والحقيقة أنه في هذا النص القصير قد طرح أربعة ردود حاسمة، وكلها عقلية، وهي ردود 

هم القرآنَ بينما تخضع له قلوبهم وعقولهم، وفوق  فوقية استعلائية تهزأ بهؤلاء الذين تأبى أنفس 

 لا يستطيعون رده أو لمزه بشيء! ذلك

: ا في القرآن لقد بيّن ضمناا أن الريب إنما هو من أنفس أولاا ا وهم، وليس واقعا ابتاتا  ..أبدا

 .﴾وَإِن كُنتُمح فَِ رَيحب  ﴿

توُا  ﴿ولقد طالبهم إن كانوا في ريبٍ منه أن يصنعوا مثله سورة، ولو من أقصره..  ثانياا:
ح
فَأ

َثحلهَۦَ بسَُورَة   َن م  أبعد من ذلك طالبهم في موضع آخر أن يصنعوا آية واحدةا مماثلة  ، بل﴾م 

 لآياته.

فيما بينهم لهذا ، فطالبهم أن يتجمعوا ويتنادوا ىثم استصغرهم أن يفعلوا ذلك ف راد ثالثاا:

هَدَاءَٓمُم﴿ ..الغرض ُُ  !﴾وَٱدحعُوا  

ا: ض بكذبهم في ذلك الزعم الذي زعموه، أنهم في ريبٍ منه رابعا إنَ كُنتُمح ﴿ ..فقد عرَّ
 والمقصود: بل أنتم كاذبون. .﴾صََٰدَقيَنَ 

استطاعوا، يطالبهم بالتجمع ضده إن استطاعوا، فما  !؟ة أعجب من هذهأي علّو وفوقي

 ولم يفعلوا ولن يفعلوا..



12 

 

 (6) 

 

عَلُوا  ﴿  ﴾وَلَن تَفح
 

نَا  وَإِن كُنتُمح فَِ رَيحب  ﴿هذه الجملة الفوقية جاءت في سياق الخاتمة للآية الستابقة  لنح ا نزَه َمه م 
توُا  بسَُورَة  

ح
َٰ عَبحدَناَ فَأ َن م َ  عََلَ َ إنَ كُننتُمح صََٰندَقيََن ثحلهََ م  َن دُونَ ٱلِلّه هَدَاءَٓمُم م  ُُ  ﴾٢٣ۦ وَٱدحعُوا  

ا: [23]البقررة: عَلنُوا  وَلنَن ﴿، فبعد هذا التحدي الكبير جاء البيان التعجيتزي مقتدما هنمح تَفح فنَِنَ ل
جََنارَ  عَلُوا  فَٱتهقُوا  ٱلنهارَ ٱلهتَِ وَقُودُهَا ٱلنهاسُ وَٱلۡح عَنتَفح

ُ
تح ةُ  أ َٰفنَرَينَ ده كَ

غايتة ، [24]البقررة:﴾ ٢٤للَح

 التعجيز والفوقية والاستعلاء، لم تفعلوا فيما مضى ولن تفعلوا فيما يستقبل!

ا عن موضوع التحدي، فإن الأسلوب الفوقي والواثق والحازم في هذه الجملة لا  وبعيدا

 يخفى على قارئ.

ا فيما أنتم عجزة عن إيجاد خلل، عجزتم سابقا  إنه يقول لهم: ا وستكون أكثر عجزا

ا، ولا يستقبل..  وهم يسمعون هذا الاستعلاء الفصيح والحزم والثقة ولا يستطيعون حراكا

 يردون بكلمة.. شلل تام!

 الف المتبع بقوتها وفوقيتها، فكيف تفعل بالمعاند المعارض؟!وإن هذه الجملة تهز الموافق الم

، ثم لا ل شيئاا ولا يستطيع إثبات ريب أو خلللن يفع -المعاند المجافي-القرآن أنه يقرر 

 فوقيّته!علوّه ويملك غير أن يطأطئ رأسه، لا يستطيع النظر إلى أعلى.. حيث القرآن يمارس 

إنه هناك يهدّ بمعوله أوهامهم، ويبدد بصرامته وساوسهم، ويثبت بصدقه كذبهم، 

ر بفوقيته مكانتهم وتموضعهم.ويفضح بصراحته مراوغتهم  .، ويصغِّ

 لم تفعلوا.. وفعلاا لم يفعلوا..

  ..حتى الآن يفعلوا ولن تفعلوا.. وفعلاا لم

   !ويستمر: ولن تفعلوا.. إلى أبد الآبدين



13 

 

 (7) 

 

 ﴾فَمَا فَوحقَهَا   بَعُوضَة  ﴿
 

 الكبيرة والثابتة.تكمن قوة المتحدث حين يطوّع الأمور الصغيرة والعابرة لقضاياه 

ا لالا يتردد عن ذكر ما يخدم فكرت ا صغيرا لتفت له.ه حتى وإن كان أمرا   ي 

إنه ببساطة لا يأبه لما يقولون، واثق مما يطرق، هو من يقرر ما هي الأمور الصغيرة وما هي 

الكبيرة، وعليهم فقط أن يلتزموا قوله ولا يصدرون عن فكرته، وإلا فإنهم مبعدون 

 لا يفهمون.مقصيون.. 

 :هذا ما فعله ويفعله القرآن

َ إنَه ﴿  بََ مَثَل  ٱلِلّه ن يضَۡح
َ
ۦٓ أ َ تَحۡح ا بَعُوضَة   لََ يسَح لمَُونَ   مه َينَ ءَامَنُوا  فَيَعح ا ٱلَّه مه

َ
فَمَا فَوحقَهَا  فأَ

ا  ُ بهَََٰذَا مَثَل  رَادَ ٱلِلّه
َ
َينَ مَفَرُوا  فَيَقُولوُنَ مَاذَآ أ ا ٱلَّه مه

َ
ب هََمح  وَأ َقُّ مَن ره نههُ ٱلۡح

َ
ا ي   يضَُنُُّّ بنَهۦَ كَثنَأ

دَي بهَۦَ كَثيَ    [26]البقرة: ﴾٢٦ٱلحفََٰسَقَيَن ا  وَمَا يضَُُُّّ بهَۦَٓ إلََه وَيَهح
ا، يتحدث عن  ا أو يذكر خبرا يطرق من القضايا ما يشاء، ويضرب بها الأمثال، يقرر أمرا

بعوضة أو عن المجرة، هو من فوقيته لا يأبه بما يفكر به الصغار، بل القضية الأهم هي ما 

 ره.سيقر

على الجميع التصديق بما يقوله إنه لقوته يصنع من البعوضة فما فوقها أو فما دونها قضية، و

 ويقرره.

إنه حينئذٍ يقسم الحاضرين والناظرين إلى فريقين، يقسمهم بناءا على التصديق به وبقضاياه 

يجهل مقاصد مهما ظنوا أنها دونيّة لقصور عقولهم، فريقٌ آمن ويعلم أنه الحق، وفريقٌ عاند و

 قضايا القرآن فيضل في التفكير وفي النتائج.

 ة، لم يكتف  بقسمتهم إلى فريقين، مؤمنٍ به وجاحد، بل جعلهم عالم وجاهل!يا للقو

وعلاوة على ذلك فقد طرد المعاندين الجاهلين الضالين، إنهم الفاسقون المبعدون عن 



14 

 

حداث، وما يقرر من أحكام، وما فهمه وإدراك أهمية ما يطرق من قضايا، وما يناقش من أ

 ائل، وما يحدد من أهداف، وما يحقق من نتائج.يضرب من أمثال، وما يستخدم من وس

إن هذا القرآن لا يهتم بالجمهور فيتناول ما يحبذون ويطلبون، إنه يقرر ما يتناول وعلى 

 الجميع لزوم الهدوء والتصديق.

 

 

*** 

 

  



15 

 

(8) 

 

َٰت  ﴿ وَ مح
َ
 ﴾اوَكُنتُمح أ
 

القرآن بسبب عنادهم له، لخطاب الاستنكاري فوقيّة واستعلاء صارخ، يوبخهم ذا افي ه

 لكن بما لا يستطيعون نكرانه ولا يملكون دفعه.

َٰت  ﴿ وَ مح
َ
َ وَكُنتُمح أ فُرُونَ بٱَلِلّه يََٰكُمح  ثُمه يمَُيتُكُمح ثُمه يُُحييَكُمح ثُمه إلََۡحهَ ترُحجَعُنونَ كَيحفَ تكَح حح

َ
ا فأَ

 [28ة:]البقر  ﴾٢٨
راشدين، يجهلون ماضيهم وحاضرهم فمضمون هذا التوبيخ أنهم جهلة غير 

 ومستقبلهم.. فكيف يكفرون به وهو يخبرهم بكل ذلك؟!

ا ولا  ا، أنهم عجزة ضعفاء، لا يملكون من أمرهم شيئاا، لا حياة ولا رزقا ومضمونه أيضا

ا.. فكيف يجحدون القادر؟!  مصيرا

ن علمٍ جز، وليس عتكذيبهم، فهو مبني على جهل وع إنه بهذا التوبيخ والتهكم يفضح

 وقوة.

ومن المناسب هنا نقل جملة قالها الإمام الطبري حول هذا النص، بتصّرف، وهي في 

كَيحفَ ﴿فحواها تتضمن المعنى السابق: وهذه الآية توبيخٌ من الله جل ثناؤه، فعذَلهم بقوله: 
َٰت   وَ مح

َ
َ وَكُنتُمح أ فُرُونَ بٱَلِلّه يََٰكُمح  فَ ا تكَح حح

َ
عليهم في نكيرهم ما أنكروا من ، ووبَّخهم واحتجّ ﴾أ

 .[1/424 جامع البيان في تأويل القرآن] ذلك وجحودهم ما جحدوا بقلوبهم المريضة

  



16 

 

(9) 

 

لمَُونَ ﴿ لمَُ مَا لََ تَعح عح
َ
 ﴾أ

 

 يستمد هذا القرآن فوقيّته من علوّ قائله سبحانه وتعالى، وهذه الفوقية والعلو لا تفرق

وقربه أو بعده، كما ستلحظ ذلك في نصوص كثيرة حال حال الخطاب في نوع المخاطب 

 استعرضت هذا الكتاب العظيم وتدبرت كلماته ومعانيه.

َٰٓئكََةَ إنَّ َ جَاعَُّ  ﴿ رۡضَ خَليَفَة    وَإِذح قاَلَ رَبُّكَ للَحمَلَ
َ سَندُ فيَهَنا فَِ ٱلۡح تََحعَنُُّ فيَهَنا مَنن يُفح

َ
 قاَلوُٓا  أ

َمَاءَٓ وَيسَح  لمَُونَ فَكُ ٱل  لَمُ مَا لََ تَعح عح
َ
ٓ أ سُ لكََ  قاَلَ إنَّ َ َ دَكَ وَنُقَد   [30]البقرة:﴾٣٠وَنََحنُ نسَُب حَُ بَِمَح

قدمت الملائكة ما يشبه الالتماس على جعل خليفة في الأرض، ولن نناقش هنا حيثيات 

فساد وإراقة س بالخشية من الإتقديمهم ذلك الالتماس، لكنّ القرآن سجّل أنهم سبّبوا الالتما

 الدماء.

ٓ ﴿لكن الرد جاء حاسماا وفوقيّا،  لمَُونَ  إنَّ َ لمَُ مَا لََ تَعح عح
َ
، وكان هذا الرد الكبير ﴾أ

والحاسم كالتيار القوي الذي جعل تلك المخلوقات العظيمة ترى حجمها أمام حكمة الرب، 

ٓ إلََه مَا عَلهمح ﴿فخرّت لتعلن:  ٓ  لََ عَلحمَ لَناَ ، هكذا صدمهم الرد وهم في خانة [32]البقرة: ﴾تَنَا

وهكذا يجب أن يكون تسليمنا أمام  ته وكمالها،خضوعهم لحكمته وتمام علميّ  فأعلنواالموالين، 

علوم هذا الكتاب وقوانينه وأحكامه. وهكذا يشعر كل مجافٍ له كذلك، وإن حاول إخفاء 

 ذلك.

 نماذج( لهي 33، وما تلاها من آيات إلى رقم )( من سورة البقرة30هذه الآية وهي رقم )

 صالحة وقوية لفوقية القرآن واستعلائه على كل شيء.

ٓ ﴿فبعد أن رد عليهم بقوةٍ  لَمُونَ  إنَّ َ لَمُ مَا لََ تَعح عح
َ
نۢبَ ﴿، جاء الرد الثتاني، ﴾أ

َ
نمَاءَٓ   ُ أ سح

َ
ونَِ بأَ

على مضمون الترد الأول، أعلتم متا لا  تدليل ، وهذا[31]البقررة: ﴾٣١هََٰٓؤُلََءَٓ إنَ كُنتُمح صََٰدَقيََن 



17 

 

تعلمون، وإذا كنتم تعلمون شيئاا فما هي أسماء هتذه الأشتياء الظتاهرة لكتم؟! وإذت لم تعرفوهتا 

 معرفة.علماا وفأنتم لحكمة الله بالاستخلاف في الأرض أقل 

ٓ ﴿ثم عزز برد ثالث، وهو على سبيل التبكيت:  قُُّ لهكُمح إنَّ َ
َ
لمَح أ

َ
لَ أ عح

َ
َٰتَ مُ غَيح أ مََٰوَ بَ ٱلسه

تُمُونَ  لَمُ مَا تُبحدُونَ وَمَا كُنتُمح تكَح عح
َ
رۡضَ وَأ

َ  .[33]البقرة: ﴾٣٣وَٱلۡح

لك الآن أن تتأمل في قوة هذه المحاورة، القوة القرآنية في الردود، والاستدلال السريع 

 تملك القرآن سبحانه، فلاوالقوي، وفي ضعف هذه المخلوقات العظيمة وهي تحاور صاحب 

 ه والاعتراف بالقصور.غير التنزي

ا وعلماا وقرباا من مصدر القرآن؟!  فكيف بمن دونهم خلقا

 

 

*** 

 

  



18 

 

(10) 

 

نفُسَكُمح ﴿
َ
نَ أ  ﴾وَتنَسَوح
 

 كان هؤلاء يأمرون بما يأمر به، بالتصديق والإيمان والخير، لكنهّم لا يفعلون ذلك هم.

في صفحه،  عدم فضحهم، فيستبقيهم القرآن لكان ربما حرص علىلو كان المخاط ب غير 

لكنهّ القرآن، لا يهتم لنوع أو عدد الواقفين بجواره إن كانوا يخادعون الناس باسمه ولا 

 يلتزمون هم.

قَلنُن﴿ فنَنلَ تَعح
َ
نننتُمح تَتحلنُنونَ ٱلحكَتََٰننبَ  أ

َ
نفُسَننكُمح وَأ

َ
نَ أ َ وَتنَسَننوح  ََ ح مُرُونَ ٱلنهنناسَ بنَنٱل

ح
تنَنأ
َ
ونَ أ
 . [44]البقرة:﴾٤٤

 :نص هنا يحتمل معنيين، وكلا المعنيين غاية في الاستعلاء والفوقيّةلا

 كيف تأمرون الناس بفعل الخير وتتركون أمر أنفسكم فلا تلزموها بذلك. المعنى الأول:

كيف تأمرون الناس بفعل الخير وتنسون حالكم فأنتم لستم أهلاا لذلك،  :المعنى الثانيو

من فساد وشر لأدركتم أنكم غير مؤهلين لشرف أمر  فلو رجعتم لأنفسكم ورأيتم ما فيها

 الناس بالخير.. 

ا من علوٍّ   يقول لمتطفل: لا تنس وضعك فتتعامل بمثاليّة لست من ممتثليها! كأن شخصا

ا من الناظرين قد نبّه عليه أو ذكره في معنى الآية.أوهذا المعنى الثاني لا   دري إن كان أحدا

ة المريضة، وقد عاملهم بنقيض فعلهم، لتوبيخ لهذه النوعيفالمعنيان شديدا ا ،وعلى كلٍّ 

عراة من الخير الذي  همفهم يخادعون ويظهرون أنهم يأمرون بالخير، وهو يفضحهم فيظهر

 ناس به.يشغلون ال

ا في توصيفهم فقد بيّن أنهم يفعلون ذلك عن خطيئة مقصودة،  نتُمح ﴿وحتى يكون دقيقا
َ
وَأ

 .﴾تَتحلُونَ ٱلحكَتََٰبَ  



19 

 

 

نتُمح تَتحلُونَ ٱلحكَتََٰبَ  ﴿قيقة أن جملة لحوا
َ
 :كذلك تحتمل معنيين ﴾وَأ

تمارسون هذه الخسيسة وأنتم عالمون مدركون بفحشها. وهذا المعنى يتوافق مع  الأول:

نفُسَكُمح ﴿المعنى السابق الأول لقوله: 
َ
نَ أ فيكون المعنى الإجمالي: كيف تأمرون ، ﴾وَتنَسَوح

 لكتاب الله. ونتال ونر أنفسكم به، مع أنكم عالمالناس بالخير وتتركون أم

كيف تنسون أنفسكم حال كونكم تتلون الكتاب، فالكتاب يفضحكم ويعريكم  الثاني:

أمام أعينكم وأمام الآخرين. وهذا المعنى يتوافق مع المعنى الثاني الذي أوردته لقوله: 

نفُسَكُمح ﴿
َ
نَ أ  مرون الناس بالخير وتنسون بأنكمفيكون المعنى الإجمالي: كيف تأ ،﴾وَتنَسَوح

وحال كونكم تتلون الكتاب يتضح لكم من صفاتكم وما يقرره على  لستم أهلاا لهذا الأمر،

 أمثالكم بأنكم فعلاا لستم أهلاا لأمر الناس بالخير لفساد دواخلكم.

ثم ختم كل هذا الفضح لممارساتهم الظاهرة ولدواخلهم المعرّاة أمام أنفسهم والآخرَين 

قَلُونَ ﴿ذه الخاتمة التقريعية الفوقيّة: به فَلَ تَعح
َ
 ؟﴾أ

 :وهذه الخاتمة هي الأخرى تحتمل معنيين كلاهما غاية في الفوقيّة والتبكيت والنهر

فهلّا انتفعتم بعقولكم هذه التي في رؤوسكم، فتعملون الخير الذي تأمرون الناس  الأول:

 به.

قَ ﴿أنه كنَّى بقوله  والثاني: فَلَ تَعح
َ
تدركون جهل وسخافة  لا "بل أنتم أغبياء"عن  ﴾لُونَ أ

 ما تصنعون.

مليء بالفوقية والاستعلاء والتبكيت والتوبيخ المحق لهذه  هإن هذا النصّ على قصر

التصرفات وأصحابها، ولا يستطيع ممارسة كل هذا إلا القرآن الذي لا يأبه بأحد ابتداءا 

.  وانتهاءا

 

*** 



20 

 

(11) 

 

﴿ َ َٰ نرََى ٱلِلّه رَة  حَتِه  ﴾ جَهح
 

تدرك أن القرآن الكريم قد رسم الحالة النفسية لبني إسرائيل حين كانوا، عليك أن 

وصوّر بشكل دقيق طريقة تفكيرهم وأنماط سلوكياتهم والبواعث لها، كما أنه قدّم معالجات 

 .كبرى لتلك السلوكيات

فلن نستطيع تغيير  ةيليالإسرائومالم نفهم ونتفهم السرد القرآني لمشاهد الحركة والجمود 

واقعنا ابتداءا ولا التعامل بشكل جيدٍ مع الإسرائيليين الأحفاد في معاركنا الدائمة والممتدة 

 معهم.

ا من تلك المطالب، وكيف تم التعامل معه يََٰمُوسَََٰ وَإِذح قُلحتُمح ﴿: اهنا يعرض القرآن واحدا
رَة   َ جَهح َٰ نرََى ٱلِلّه مَنَ لكََ حَتِه نتُمح تنَظُرُونَ  لَن نُّؤح

َ
عقََةُ وَأ َٰ خَذَتحكُمُ ٱلصه

َ
 [55]البقرة:﴾٥٥فأَ

ينبغي الإشارة ابتداءا إلى أن هذا المطلب الإسرائيلي أتى بعد سلسلة من عرض القرآن 

ا.لمجموعة من الأحداث التي تجعل من هذا المطلب   غريباا ومستفزا

هم وا ستخدام  نستائهم ]البقترة، طلبوا من موسى ذلك بعد: أن أنجاهم من فرعون وذبتح 

ُونَ ﴿[، 49النص رقم  نَ يسَُنومُونكَُمح سُنوءَٓ ٱلحعَنذَابَ ينُذَبِ َ َننح ءَالَ فرَحعَنوح وَإِذح نََهيحنَ َٰكُم م 
َٰلكَُ  يُونَ نسََاءَٓمُمح  وَفَِ ذَ تَحح نَاءَٓمُمح وَيسَح بح

َ
ب كَُمح عَظَيم   م بلََءٓ  أ َن ره  .﴾٤٩ م 

 :[50، التنص رقتم ن ملاحقة فرعون وجنتوده ]البقترةوبعد فلق البحر لهم، وأنجاهم م

نتُمح تنَظُرُونَ ﴿
َ
نَ وَأ نَآ ءَالَ فرَحعَوح رَقح غح

َ
نََيحَ َٰكُمح وَأ

َ
رَ فأَ حَح نَا بكَُمُ ٱلۡح  .﴾٥٠وَإِذح فرََقح

عنهم حين عبدوا العجل بعد كل ذلك، وهذا منتهى الستقوط متن جهتتهم،  اوبعد أن عف

بَعنَيَن ﴿ :[52، 51]البقرة، النص رقتم ومنتهى الكرم والعفو من جهته  رح
َ
ناَ مُنوسَََٰٓ أ وَإِذح وََٰعَدح

ننتُمح َ َٰلمَُنونَ  لَۡحلةَ  
َ
دَهۦَ وَأ َُّ مَنۢ بَعح تُمُ ٱلحعجَح ذَح َٰلنَكَ ثُنمه  ٥١ ثُمه ٱتَّه ندَ ذَ َننۢ بَعح ننَا عَننكُم م  عَفَوح

كُرُونَ   .﴾٥٢لعََلهكُمح تشَح



21 

 

 أدلة صدق موسى أمامهم، باشروها ويباشروهالقد كان المطلب هذا عبثياا بامتياز، فكل 

، وكان إخراج القرآن لهذا الرد فوقيَّا واستعلائياا. عليهميومياا، ولقد كان الرد   حاسماا

ا فعليٍّا، والإج عَقَةُ ﴿ابات الفعليّة أبلغ وأرفع من الكلامية، كان جوابا َٰ خَذَتحكُمُ ٱلصه
َ
فأَ

نتُمح تنَظُرُونَ 
َ
طلبهم هذا وأخذهم إلا وقت طلبهم،  حي بأنه لم يكن بين، والنص القرآني يو﴾وَأ

 فقد عقب بالفاء التي تدل على الترتيب والسرعة.

نتُمح ﴿والنص القرآني كذلك صوّر المشهد الذي كانوا فيه حال احتراقهم بأنهم 
َ
وَأ

 والآخر:أنهم كانوا ينظرون أنفسهم وهم يحترقون،  الأول:، وهو يحتمل معنيين، ﴾تنَظُرُونَ 

ا حال الاحتراق بالصاعقة، وكلا المعنيين يدلانا على اشتراك  أنهم كانوا ينظر بعضهم بعضا

 دواخلهم مع النار لتحريق ظاهرهم. الحسرة لتحريق

كان الجواب هذا معالجاا بشكلٍ مباشر لوسوستهم ودليل غضب من طريقة عرضهم 

ا صاعقة وتقديمهم، ومعالجاا بطريقة أخرى لفلسفة سؤالهم، فإذا لم تستح مل أجسامهم نارا

اط ولا يح   ا غير محصور ولا يح  ا عظيماا جبارا  د؟!محصورة محدودة، فكيف تستحمل نورا

 وعلى كلٍّ فهو جواب فعلي حاسم وفاضح. 

َننۢ ﴿[، 56ومع أن القرآن قد ذكر أنه بعثهم بعد ذلك ]البقرة، النص رقم  ثُمه بَعَثحَ َٰكُم م 
تكَُمح لعََلهكُمح  دَ مَوح كُرُونَ بَعح إلا أن الذي يعنينا كيف كتان الترد الحاستم ، [56]البقررة: ﴾٥٦تشَح

، وقد اقتضت   الحكمة بعد ذلك ما كان.ابتداءا

ا لتفكير عبثيٍ غير واعٍ، فكيف طلب موسى  فإن قلتَ: كيف يكون مطلبهم هذا مستلزما

ا جَاءَٓ مُوسَََٰ لمََيقََٰتَ ﴿ [؟!143ذات الطلب ]الأعراف، النص رقم  نَا وَكََهمَهُۥ رَبُّهُۥ قاَلَ وَلمَه
َٰنَِ وَ  نظُرح إلََۡحكَ  قاَلَ لَن ترََى

َ
رنََِٓ أ

َ
َ أ َٰنَِۚ رَب  تَقَره مَكََنهَُۥ فَسَوحفَ ترََى َبََُّ فَِنََ ٱسح لََٰكَنَ ٱنظُرح إلَََ ٱلۡح

َٰ رَبُّهُۥ للَحجَبََُّ جَعَلهَُۥ دَم    ا تَََلَّه فاَقَ قَالَ سُبححََٰنَكَ تُبحتُ إلََۡحكَ آ ا  فَلمَه ا وخََره مُوسَََٰ صَعَق  فَلمَه
َ
أ

لُ  وه
َ
ناَ۠ أ
َ
مَنيََن وَأ حمُؤح  .[143]الأعراف: ﴾١٤٣ٱل

لا يوجد أولاا ما يدل قطعياا على توقيت مطلب موسى، هل كان قبل أو بعد طلب  قلتُ:



22 

 

ا يكن، فلا شك ابتداءا أن موسى عليه السلام قد تأثر ببيئة قومه، وكانت له م قومه؟ طالب وأيا

ثوه من جلبة إلا أنها فيما يبدو من تأثره بحدي -وإن كانت مخففة-وتصرفات  د  ث قومه وما يح 

 وإثارة.

أن موسى كان طلبه للرؤية طلب شوق وحب واطمئنان، كطلب  والأهم   هذا أمر،

رنََِ  ۧوَإِذح قاَلَ إبَحرََٰهَ ﴿[، 260إبراهيم رؤية إحياء الموتى ]البقرة، النص رقم 
َ
َ أ َ مُ رَب    كَيحفَ تحُۡح

مَئنَه قَلحبَِٰۖ  َطح َ مَنٰۖ قَالَ بلََََّٰ وَلََٰكَن لۡ  وَ لمَح تؤُح
َ
ٰۖ قاَلَ أ تََٰ حمَوح يدل على ذلك قولبة ، [260]البقرة: ﴾ٱل

رَة  ﴿القرآن لمطلب موسى ومطلب قومه، فقومه قالوا:  َ جَهح َٰ نرََى ٱلِلّه مَنَ لكََ حَتِه ، ﴾لَن نُّؤح

نظُرح إلََۡحكَ  ﴿، أما موسى فقال: فقد ربطوا التصديق بالرؤية
َ
رنََِٓ أ

َ
َ أ ، فهو استئذان ﴾قَالَ رَب 

..»بالتصديق للطلب قبل أن يكون طلباا، وسبقه   «.رب 

ا فلقد كان موسى يسارع في هوى قومه، ويحب لهم الخير جهده، وهذا واضح من  وأيضا

فداحة  «أخذتهم الصيحة» لاته المتكررة لربه لتلبية شؤونهم وطلباتهم، وحين أدرك بعد أناسؤ

اشتراطهم بادر بطلب ذلك هو ليشبع رغبتهم تلك بأنه قد رأى هو، وها هو يخبرهم عن 

ا قالوا:  مَنَ لكََ ﴿مشاهدة بعد أن أخبرهم عن سماع! لكن ي شكل على هذا أنهم أساسا ، ﴾لَن نُّؤح

 فيظهر من خطابهم أنهم كانوا لا يصدقونه لشخصه.

 

شر الذي عنيناه في بداية الكلام عن طلبهم هو الجواب غير المباوبعد هذا كله، فقد كان 

كَ الجبل،  ا كذلك لموسى، والفارق أن أولئك أخذتهم الصيحة هم، وفي طلب موسى د  جوابا

ا.  وخرَّ موسى صعقا

يجب الآن أن أتوقف عن هذا الاستطراد، ولكنهّ يجدر هنا أن أشير إلى علّو سبق النبي 

إلى الحضرة العظيمة، وسمع صرير الأقلام، فكان  وصل هلم، فمع أنّ محمد صلى الله عليه وس

ئل: هل  قاب قوسين أو أدنى، إلا أنه لم يسأل هذا السؤال، ولم يطلب هذا المطلب، وحين س 

 [.178]رواه مسلم:  رأيت ربك؟ قال: نورٌ أنّى أراه.



23 

 

 (12) 

 

بطَُوا  مصَح  ﴿  ﴾اٱهح
 

وأيامها هي بنو إسرائيل، ومع أن القرآن قد أحداثها أكثر عينة بشرية نوّع القرآن في ذكر 

ا من الطرق في ذلك إلا أنه وفي كل مرة يوبخهم  عالج نفسياتهم بكثير من الأساليب ونقل عددا

 على سوء تفكيرهم وتقديرهم للمواقف والأحداث والمطالب والامنيات.

ر بهم وسائوهو في ذلك كله يكشف خبايا أنفسهم والأسس التي بنوا عليها مطال

 تصرفاتهم الغبية.

واحدة من تلك التفاعلات النفسية السيئة لمجموع بني إسرائيل هو ما ذكرته هذه الآية، 

ولقد كانت المعالجات هازئة موبخة من جهة، وفوقية استعلائية من جهة ثانية، وتجمع بين 

 :ذلك والمعرفة الدقيقة بنفسيات هذه الفئة ونمط تفكيرها من جهة أخرى

َٰ طَعَام  ذح قُلح وَإِ﴿
َ عََلَ ََ رۡضُ  وََٰحَد   تُمح يََٰمُوسَََٰ لَن نهصح

َ نا تُِبنَتُ ٱلۡح عُ لَناَ رَبهكَ يَُحرَجح لَننَا مَمه فَٱدح
َي هُنوَ  نََّٰ بنَٱلَّه دح

َ
َي هُوَ أ تبَحدَلوُنَ ٱلَّه تسَح

َ
لهََا وَقثَهائٓهََا وَفُومَهَا وعََدَسَهَا وَبَصَلهََا  قاَلَ أ ۡ  مَنۢ بَقح   خَنيح

بطَُوا  مَصح   ُمح  وَضَُُبَ ٱهح لۡح
َ
ا سَأ كَنَةُ وَبَاءُٓو بغََضَب  ا فَِنَه لَكُم مه حمَسح َلهةُ وَٱل َ   تح عَلَيحهَمُ ٱلَّ  َننَ ٱلِلّه م 
فُرُونَ بِ‍َٔا نههُمح كََنوُا  يكَح

َ
َٰلكََ بأَ َ ذَ تُلُونَ ٱلنهبيَ  َ وَيَقح َ  ۧيََٰتَ ٱلِلّه َٰلكََ ب ِّۗ ذَ َ َق 

َ ٱلۡح كََننُوا  نَ بغََيح مَا عَصَوا  وه
تَدُونَ   [61]البقرة: ﴾٦١يَعح

اءا إلى أن هذا النص أتى بعد عرض سلسلة من المطالب الإسرائيلية التي يمكن نلفت ابتد

أن يطلق عليها أنها استفزازية وغبية واستجرابية، وقد كانت الردود عليهم لظروف مرحلة  

 ا كانت تتحول إلى لعنة عليهم ووبال..مطالبهم هي الاستجابة إلى حدٍّ كبير، رغم أنه

مني ذلك حتى ندرك الوضع الزمني للنص، والحالة لنستعرض أمثلة على ذلك، يه

 :النفسية لبني إسرائيل، وطريقة معالجتها

رَة  ﴿ َ جَهح َٰ نرََى ٱلِلّه مَنَ لكََ حَتِه ن وَإِذح قُلحتُمح يََٰمُوسَََٰ لَن نُّؤح
َ
عَقَةُ وَأ َٰ خَذَتحكُمُ ٱلصه

َ
تُمح فَأ



24 

 

الآية التي نتحدث عنها ببضع آيات، وهو [. هذا النص يسبق 55]البقرة، النص: ﴾٥٥تنَظُرُونَ 

يكشف الحالة العقلية والنفسية لهم، ولقد كان الجواب هناك هو الفعل المباشر والسريع، وهو 

 بحدِّ ذاته إجابة كافية لتفكيرهم الذي جلب لهم هذا المطلب.

ا كالعسل وأطعمهم حرِّ الشمس وسقاهم شراب  وبعد أن أظلهم بالسحاب من المنّ حلوا

م طيرن، لا يتعبون في البحث عن ظلهم أو شرابهم أو طعامهم، بل هو معهم حيثما حلّوا لح

لحوَىَٰ  كُُوُا  ﴿[، 57]البقرة، النص رقم  حمَنه وَٱلسه اَ عَلَيحكُمُ ٱل نزَلنح
َ
وَظَلهلحنَا عَلَيحكُمُ ٱلحغَمَامَ وَأ

 َ لمَُونَ بََٰتَ مَا رَزقَحَ َٰكُمح  وَمَا ظَلمَُوناَ وَلََٰكَن كََ مَن طَي  نفُسَهُمح يَظح
َ
 .﴾٥٧نوُٓا  أ

ا من  وقبل ذلك نجاهم من سكين فرعون، ومن استخدامه لنسائهم، وفلق لهم البحر فرارا

نَ ﴿، [50-49ملاحقة فرعون وجنوده ]البقرة، التنص رقتم  َننح ءَالَ فرَحعَنوح  وَإِذح نََهيحنَ َٰكُم م 
َٰلكَُنم بنَلَءٓ  يسَُومُونكَُمح سُوءَٓ ٱلحعَذَابَ  يُونَ نسََاءَٓمُمح  وَفَِ ذَ تَحح نَاءَٓمُمح وَيسَح بح

َ
ُونَ أ َنن  يذَُبِ َ م 

ب كَُمح عَظَيم   ننتُمح تنَظُنرُونَ  ٤٩ ره
َ
نَ وَأ نَنآ ءَالَ فرَحعَنوح رَقح غح

َ
نََيحَ َٰكُمح وَأ

َ
رَ فأَ حَح نَا بكَُمُ ٱلۡح وَإِذح فرََقح

٥٠﴾. 
ا أمرهم بدخول القرية فيغفر لهم  ا،أيضا  ويأكلوا فيها ما لتذَّ وطتاب، ويعيشتوا فيهتا رغتدا

ا، فحرّفوا أمره وظلموا ]البقرة، النص رقم  يَةَ فَكُُنُوا  ﴿ [،58واسعا وَإِذح قُلحنَا ٱدحخُلُوا  هََٰذَهَ ٱلحقَرح
ئحتُمح  َُ د  رغََد   مَنحهَا حَيحثُ  اَبَ سُجه ُ ا وَٱدحخُلُوا  ٱلۡح فرَح لَكُمح خَطََٰ  ة  وا  حَطه ا وَقُول يََٰكُمح  وسََنزََيدُ نهغح

سَنيََن  حمُحح ا مقستوم بيتنهم ]البقترة، التنص  ،﴾٥٨ٱل وطلبوا السقيا فتفجرت لهم عصا موسى ماءا

َجَرَ  فَٱنفَجَرَتح مَنحنهُ ٱۡحنتََن﴿، [60رقم  بَ ب عََصَاكَ ٱلۡح قَََٰ مُوسَََٰ لقََوحمَهۦَ فَقُلحنَا ٱضُح تسَح ا وَإِذَ ٱسح
ةَ عَيحن   َ ناَس  ا  قدَح عَشۡح

ُ
رۡضَ  عَلمََ كُُُّ أ

َ ا  فَِ ٱلۡح ثَنوح َ وَلََ تَعح قَ ٱلِلّه زَح بُنوا  مَنن ر  َ حَ نبَهُمح  كُُنُوا  وَٱ َ مهشۡح
سَدَينَ   .﴾٦٠مُفح

هذا النعيم كله، وتحقيق المطالب، وعلى مستويات متعددة، ثم يتذمرون ويسألون موسى 

من عبء الاعتراف بالربوبية،  ، ربك! متخففين«ادع لنا ربك»بطريقة استفزازية وغير مؤدبة 

 ويطلبون البقل والقثاء والفوم والعدس! 

يبدو أن تفكيرهم معكوس، وفطرهم منكوسة، واختياراتهم بائسة لمجرد التجريب 



25 

 

 والهزء، وأذواقهم بدائية!

 !«اهبطوا»ولذلك فقد كان الرد فوقيًّا، دل عليه اللفظ قبل المعنى.. 

َي ﴿ سوء اختيارهم وسخافة عقولهم بل ذلك كعادته وبّخهم علىه قلكن تبَحدَلوُنَ ٱلَّه تسَح
َ
أ

  ۡ َي هُوَ خَيح نََّٰ بٱَلَّه دح
َ
هنا « خير»؟! فهذا استغرابٌ يتضمن التوبيخ، ويمكن تأويل لفظة ﴾هُوَ أ

:، بدليلين اثنين، «فوق»بمعنى   .«اهبطوا»فظ : ما تضمّنه لثانياا، و«أدنى»مقابلتها للفظة  أولاا

لقد كان يحاول أن يرفع من مستوى ذواتهم، تفكيرهم، اختياراتهم، أذواقهم، مطعمهم 

ا ومشربهم، مسكنهم وأرضهم... لكنّ  هم فضّلوا الأدنى في كل شيء؛ لذا كان الجواب متجانسا

 .«اهبطوا»مع مستوى دنوّهم 

ا في قوة مفهوم اللفظ ومدلوله ومناسبته، فإن ا لحروف تكاد تنطق قوةا لن نستغرق كثيرا

ا، فلنتجاوز كل ذلك إلى الردود الح  اسمة والفوقية الاستعلائية لمطلبهم التافه هذا!ووضوحا

، بدلاا من طعامنا  لقد كان الطلب ا وبصلاا ا وعدسا والسؤال: نريد بقلاا وقثاءا وفوما

 السلوى اللحم، وشرابنا المن الحلو!

 ب: فكان الجواب الفوقي الاستعلائي المتراك

: ۡ  ﴿أنتم حمقى، في عقولكم شيء،  أولاا َي هُوَ خَيح نََّٰ بٱَلَّه دح
َ
َي هُوَ أ تَبحدَلوُنَ ٱلَّه تسَح

َ
 . ﴾أ

بطَُوا  ﴿ليون دنيئون، لا تحبون الرفعة ومعالي الأمور أنتم سف ثانياا:  .﴾ٱهح

ة ولا أنتم عاجزون كسالى، وأغبياء مثقلون به، فهذه المطاعم المطلوبة متوفرة ومنتشر ثالثاا:

بطَُوا  مَصح  ﴿تحتاج لطلبٍ من موسى أن يدعو ربه ليوفرها لكم  ُمح  ٱهح لۡح
َ
ا سَأ ، ﴾ا فَِنَه لَكُم مه

انزلوا أي مدينة قريبة، وستجدون فيها كل هذه الأصناف، فاتركوا عنكم هذا الحمق 

 تفحل، الممزوج بالعجز والكسل والتواكل.المس

ا، الطريق سالكة  :وهذا الرد بالذات من الردود المسكتة ا متوافرا لا تسأل شيئاا دنيئاا متوفرا

ل.   أمامك فاذهب وابتع وك 

 



26 

 

ا: أنتم أذلّة، استمرأتم حياة الأذلة، ومطالب الأذلة، وطريقة تفكير الأذلة، لا  رابعا

َلهةُ ﴿تستحقون حياة الأعزة المرتفعين والمترفعين عن سواقط الأمور   ، ولا﴾وَضَُُبَتح عَلَيحهَمُ ٱلَّ 

، التي تفيد الملاصقة والطبع، «ضربت»تجاوز جزالة هذا الرد العقوبة، فانظر كيف قال  يمكن

ب طابع الذلة م ، ولم يقل «عليهم»ع ضربة سابقة فلا يسقط الطابع اللاصق، وانظر كيف ضر 

من فوق رؤوسهم،  "على هاماتهم"، ليدل على أن ضربة طابع الذل كانت من فوقهم "بهم"

عليهم، وكيف يستطيع عزةا من كانت الذلة مضروبة عليه من فوقه، فهو تحت فالذلة راكبة 

ا؟!الذلة   دوما

ا: كَنَةُ ﴿ خامسا حمَسح ، ضربت عليهم كذلك، فهم ملازمون للفقر والفاقة، جائعة ﴾وَٱل

ا؛ ذلك أنهم لم يكونوا يسألو للحاجة بل للاستفزاز والتعنت، وإلا فمن  ننفوسهم دوما

 ! يستعيض اللحم بالبقل؟

كنّ ما وقد كان الناظرون لهذا النص يرون أنه ضرب عليهم الفقر، فأصبحوا مساكين، ل

ب عليهم ليس مجرد الفقر  ا أن الذي ضر  وإن كان قد -يمكن أن نفهمه من تركيبة النص أيضا

ا في فترة ما بل الشعور الدائم بذلة الفقير والمسكين الذي هو معدم لا  -ضرب عليهم هو أيضا

ا ونفسه ،يجد ا!لعَّ ستحقرا ا م  ا ذليلاا حقيرا  عة متطلّعة، فيكون أبدا

غنياء المادة إلا أن أعراض الفقر والجوع ملازمة لشخصياتهم وهؤلاء وإن كانوا أ

ا. ا، ومن تأمل حالهم يجد ذلك واضحا  وأنفسهم أبدا

ا: َ   وَبَاءُٓو بغََضَب  ﴿ورجعوا بعد كل ذلك بغضب الرب عليهم  سادسا َنَ ٱلِلّه  لبوء، وا﴾م 

مقابلة طلبهم السخيف، هو الرجوع بالحصيلة النهائية، وهذا من الردود الفوقية العظيمة في 

فحين أكرمهم بالمن والسلوى، الشراب الحلو ولحم الطير، فزهدوا فيه، وطفقت نفوسهم 

، ولكن بغضب الرب وسخطه عليهم  !الدنيئة تبحث عن البقل والبصل والخبز؛ ظفروا فعلاا

ألجمة وضعت على أفواه هؤلاء فما يستطيعون أن ينطقوا كلمة، د الستة لهي إن هذه الردو

وذلك أن سخفهم كان قد بلغ مستويات خطيرة، وهزؤهم تكاثر وتطاير واستمر، واعتدوا في 



27 

 

كل شيء، في تهكّمهم واستهزائهم وفي مطالبهم واختياراتهم وفي طريقة عرضهم، بل وفي 

بمََا عَصَوا  ﴿لقوة ردوده وزواجره الستة تلك  لَّةٍ ع  النص كَ  أذواقهم الفاسدة، وهذا ما ختم به
كََنوُا   تَدُونَ وه  .﴾ يَعح

د واقرأ النص مرةا أخرى لترى الفوقية والاستعلاء، وإن شئت فابدأ بالقراءة  والآن، ع 

(، من سور البقرة، لترى المشهد من 61( حتى تصل إلى هذا النص رقم )49من النص رقم )

 تدرجه وكيف بدأ وختم.جميع زواياه وب

 

*** 

  



28 

 

(13) 

 

ضُهُمح إلََََٰ بَعحض  وَإِذَا خَلَ ﴿  ﴾بَعح
 

حين يستعرض أحدهم تفاصيل ما تقوم به بشكل سريٍّ في خلا وخلو، ثم لا تستطيع 

:حتى مجرد الإنكار، فاعلم  أنه  ثانياا:أنه يراقبك من علّو، فينظر أدق تفاصيلك، واعلم  أولاا

 يخشى تكذيبك له.ازم قوي مستعلٍ، لا ح

ضُهُمح إلََََٰ بَعحض  ﴿ َينَ ءَامَنُوا  قاَلوُٓا  ءَامَنها وَإِذَا خَلَ بَعح ۡوُنَهُم بمََنا فَنتَحَ  وَإِذَا لقَُوا  ٱلَّه َ حُنَد 
َ
قنَالوُٓا  أ

قَلُونَ  فَلَ تَعح
َ
وكُم بهَۦَ عَندَ رَب كَُمح  أ ُ عَلَيحكُمح لَۡحَُاجُّٓ  [76]البقرة: ﴾٧٦ٱلِلّه

رض القرآن حالة من نوادر بني إسرائيل المضحكة في عهد نزول لنص يستعفي هذا ا

هم المؤمنين  اعترفوا لهم بصدق النبي محمد صلّى الله عليه القرآن ذاته، فقد كانوا )إذا لقي بعض 

وسلّم وصحة رسالته وهو ما تشهد له التوراة، ولكن حين يخلو اليهود بعضهم ببعض 

ه الاعترافات؛ لأن المسلمين يقيمون عليهم بها الحجة فيما صدر يتلاومون فيما بينهم بسبب هذ

 ]مختصر التفسير[.. عنهم من الاعتراف بصدق النبوة(

القرآن كلا حالتيهم، والأولى لا يستطيعون إنكارها، فهم يعترفون للمؤمنين ففضح 

 .بوجود نصوص تثبت صحة القرآن ونبيّه، ولو أنكروا لفضحهم المؤمنون

ين يخلو بعضهم ببعض فيتلاومون فيما بينهم، كان بإمكانهم انية، وهي حولكن في الث

 حرجون القرآن، ومع ذلك لم يفعلوا!الإنكار، في  

هم له مبغض، فلم يقدروا على رد فضح القرآن به بينهم، وكل   يتناجونلقرآن تحدث بما فا

 لهم.

 في أمرين:وعلى كل حال، فالفوقية القرآنية الاستعلائية في هذا النص تكمن 

أنه أخبرهم بخلواتهم وأسرارهم، وهذا يدل على فوقيته واستعلائه المادي  الأول:



29 

 

 والمعنوي.

أنه فضحهم بذلك وليس عنده شهود من غيرهم على ما فعلوا، ومع ذلك فقد  الثاني:

 تقاصروا عن رد فضحه لهم ولم يتجاسروا على تكذيبه.

وهم يطلع عليه سواهم، ولم إلى غيرهم،  وأي علّو أكبر من أن يقول شيئاا، لم يخرجوه

 ثم لا يفعلون؟! إثبات خلل فيهتكذيبه أو أحرص شيء على 

 

 

*** 

  



30 

 

(14) 

 

ٓۥ  ﴿ دَهُ ُ عَهح  ﴾فلَنَ يَُحلفََ ٱلِلّه
 

إن من مظاهر العلو التي قد تصادفها الوفاء بالعهد أو الوعد رغم مرارة الوفاء به أو 

 ظروف وملابسات ذلك. 

  :هذا النوع من الفوقيّة والعلو القرآن مارسأن  ة الآنفة، فاعلمإن وثقت بالمقدم

يهام  ﴿
َ
ٓ أ نَا ٱلنهارُ إلََه دُودَة   وَقاَلوُا  لَن تَمَسه عح ند    قنُُّح ا مه َ عَهح تُمح عَنندَ ٱلِلّه نَذح تَّه

َ
ُ أ ا فَلنَن يَُحلنَفَ ٱلِلّه

لمَُونَ  َ مَا لََ تَعح مح تَقُولوُنَ عََلَ ٱلِلّه
َ
ٓۥ  أ دَهُ  [80]البقرة: ﴾٨٠عَهح

أن النار لن تمسهم إلا  -وكالعادة هم بنو إسرائيل-في هذا النص ادعى طائفة من الناس 

كاذبون محرفون يمنوّن أنفسهم بهذه الأمنيات ويكذبون  -كالمعتاد كذلك-لأيام فقط، وهم 

 على الأمم الأخرى أن هذا مذكور في دينهم.

َ ﴿في نصٍ آخر:  لهذا قولهميشهد  َٰلكََ ب نههُمح ذَ
َ
يهام  أ

َ
ٓ أ نَا ٱلنهارُ إلََه ٰۖ قاَلوُا  لَن تَمَسه دُودََٰت  عح  ا مه

ونَ  تََُ ا كََنوُا  يَفح  [24]آل عمران: ﴾٢٤وغََرههُمح فَِ ديَنهََم مه
 أنهم يشيعون هذه الكذبة وينشرونها. الأول: فيؤخذ من هذين النصين المتشابهين أمران:

 نهم.أنهم يدعون أن هذا من دي الثاني:

والحال أن هذا ليس مقصودنا، والمقصود هنا هو الرد الفوقي الاستعلائي القرآني على 

 هذه الدعوى، وهو ردٌ متفرع.

: تُمح عَندَ  قُُّح ﴿هل قلتم هذا الأمر بناءا على اتخاذ وعد وعهد من الله فهو عندّه؟  أولاا َذح تَّه
َ
أ

د   َ عَهح  عند غيره يتخذون مثل هذا الزعم!نهم ؛ لأ«عند الله»، وانظر هنا كيف قال: ﴾اٱلِلّه

ٓۥ  ﴿لو كان الأمر كذلك  ثانياا: دَهُ ُ عَهح  وهذا النص يحتمل معنيين:  ،﴾فَلَن يَُحلفََ ٱلِلّه

ا  بقيةأنه من  الأول:  عندما قاله الرسول لهم، ثقةا في ربه، فيكون قال لهم: هل اتخذتم عهدا



31 

 

الله أن النار لن تمسكم؟ فإذا كان كذلك فلن يخلف الله لكم ما وعدكم به، أم هو زعمٌ منكم لا 

 فيه؟ لكم  عهد

ا أميل له، وما يتناسب مع قوة الردود القرآنية، أنها جملة اعتراضية قرآنية، وهذا م الثاني:

ٓۥ  ﴿فيكون الخطاب  دَهُ ُ عَهح ا للنبي محم ﴾فَلَن يَُحلفََ ٱلِلّه د صلى الله عليه وسلم، ولهؤلاء موجها

، فمهما يكن لن يخلف الله عهده.  المدعين. ويكون المعنى مستقلاا متكاملاا

َ مَا لََ ﴿ ؟ أو هل هذا الزعم الذي تدعونه بلا علم حقيقيٌ  ثالثاا: مح تَقُولوُنَ عََلَ ٱلِلّه
َ
أ

لمَُونَ  اؤل النبي صلى الله عليه أنه تكملة تس :ولالأ. ويمكن أن يحتمل هذا النص معنيين، ﴾تَعح

، وهذا سائغ في "بل"هنا بمعنى  «أم»أن الثاني: وسلم لهم، فيكون من كلامه الموجه لهم. و

العربية، فتكون على هذا هكذا: بل هؤلاء يقولون كلام على الله بدون علم، فيدعون لأنفسهم 

ا منه.  كذباا عهدا

ا: ه أو من ردود القترآن المبتاشرة بمعنتى وسواءا كان هذا من بقية كلام النبي وتساؤل رابعا

ۚ مَن كَسَنبَ ﴿ [،81الذي يليه مباشرة ]البقرة: ، في النص «بلى»، فإنه قد أكدّه بقوله: "بل" بلََََّٰ
حََٰطَتح بهَۦَ خَطَيٓ  سَي ئََة  

َ
ونَ   َ وَأ حََٰبُ ٱلنهارَٰۖ هُمح فيَهَا خََٰندَُ صح

َ
َٰٓئكََ أ لَ و 

ُ
فعتلى التقتدير  ،﴾٨١تُهُۥ فأَ

ا لم ن المعنى: بلى، هو كما رأيتَ يا محمد، يقولون على الله بغير علم وينسبون له الأول يكو عهتودا

 يتعهد بها.

ا، وينسبون له  وعلى التقدير الثاني يكون المعنى: بلى، إنهم كما قلنا، يقولون على الله كذبا

ا لم يتعهد بها.   عهودا

ا: تدهس أمنياتهم ذكر القرآن تتمة تدحض كل افتراء لهم، وفوق ذلك  خامسا

ۚ مَن كَسَ ﴿واستكبراهم بهذا الافتراء من الأساس، فقال:  حََٰطَتح بهََۦ  بَ سَي ئََة  بلََََّٰ
َ
وَأ

ونَ   َ خَطَيٓ  حََٰبُ ٱلنهارَٰۖ هُمح فيَهَا خََٰدَُ صح
َ
َٰٓئكََ أ لَ و 

ُ
لحَََٰتَ  ٨١تُهُۥ فَأ َٰ َينَ ءَامَنُوا  وعََمَلُوا  ٱلصه وَٱلَّه

حََٰبُ ٱلۡحَ  صح
َ
َٰٓئكََ أ لَ و 

ُ
ونَ أ  يضع النص فهذا ،[82 ،81 رقم النص البقرة،] ﴾٨٢نهةَٰۖ هُمح فيَهَا خََٰدَُ

 مَن وعلى وعليهم الجنة، أو النار لدخول سبحانه وتعالى الرب وضعه الذي المعياري العهد



32 

 

 يتبين له أين موقعهم. وس المعيار، هذا على يعرضهم أن يراهم

 

ا للجميع إلا أنه بالنسبة  لبني إسرائيل معيار فاضح، فهم إنما بنوا هذا ومع كونه معيارا

( من سورة المائدة: 18الافتراء والوهم على افتراء سابق له، وهو ما ذ كر في النص رقم )

نََٰٓؤُا  ﴿ بح
َ
هَُودُ وَٱلنهصََٰرَىَٰ نََحنُ أ  ۥ قُُّح فَلَ  وَقاَلَتَ ٱلۡح حَبهَٰٓؤُهُ

َ
َ وَأ نتُ ٱلِلّه

َ
بكُُم بذَُنوُبكَُمٰۖ بَُّح أ َ م مَ يُعَذ 

فرَُ لمََن بشََۡ   نح خَلَقَ  يَغح َمه رۡضَ وَمَا بيَحنَهُمَا   م 
َ َٰتَ وَٱلۡح مََٰوَ َ مُلحكُ ٱلسه بُ مَن يشََاءُٓ  وَلَِلّه َ يشََاءُٓ وَيُعَذ 

حمَصَيُ  اأنه لن تمسهم النار إلا -، فقد اتخذوا هذا الافتراء ﴾١٨وَإِلَۡحهَ ٱل ليبنوا عليه افتراءا  -أياما

ا، أ ا لأحلامهم السخيفة آخر عنصريا نهم أبناء الله وأحبابه، فكان ذكر المعيار في التعذيب نسفا

 ومزاعمهم الكاذبة كلها.

ولعلك قد لاحظت أنه أعاد ذكر المعيار في نص المائدة، وبصورة أقوى، وسيأتي معنا ذلك 

 علائيته.كنموذج صالحٍ آخر لفوقيّة القرآن واست

 

*** 

 

  



33 

 

(15) 

 

﴿ ُ  ﴾بَُّ لهعَنَهُمُ ٱلِلّه
 

التوصيف الدقيق، ووضعه بكل شفافية ووضوح وقوة، هي سمة من سمات القرآن 

 الفوقية والاستعلائية.

 :فلا يقبل القرآن المراوغة أو اللف والدوران حول الحقيقة أو توصيفها

ۚ  بَُّ ﴿ رهَمَح فَقَليَل  وَقاَلوُا  قُلُوبُنَا غُلحفُۢ ُ بكَُفح مَنُ لهعَنَهُمُ ٱلِلّه ا يؤُح  [88]البقرة:﴾ ٨٨ونَ  مه
( من سورة البقرة يضعنا في صورة إحدى غمغمات بني 88هذا النص، وهو رقم )

 إسرائيل وتهربهم عن توصيف حالهم وحقيقة واقعهم بشكل استكباري.

 ي ظاهر أو مقدّر. هو عن استفهامٍ استنكار "قلوبهم غلف"وجوابهم هنا بأن 

فَكُُهمَنا جَناءَٓمُمح ﴿يسبق هذا، وهتو قولته:  جواباا على الاستفهام في النص الذي ظاهر:
َ
أ

تُمح فَفَرَيق   ح ََ
تَكح نفُسُكُمُ ٱسح

َ
وَىَٰٓ أ نرسَُولُۢ بمََا لََ تَهح تُمح وَفرََيق  بح

تُلنُونَ ا كَنذه ، [87]البقررة: ﴾٨٧ا تَقح

 .«قلوبنا غلف»فكان جوابهم: 

ا لاستفهام النبي محمد  مقدر:أو  ه حول عدم وأصحاب -صلى الله عليه وسلم-جوابا

ا يكن فهذا . «قلوبنا غلف»تصديقهم بنبوته رغم قيام الأدلة على صدقه، فكان جوابهم:  وأيا

 ليس مقصودنا. 

 فمقصودنا تحليل جوابهم ثم تحليل الرد الحاسم والحازم عليه.

 بناءا على القراءتين تحتمل معنيين.  "غلف"، و«قلوبنا غلف»كان جوابهم: 

وهي قراءة القرّاء العشرة. أي: قلوبنا مغلّفة مغطاة، مطبوع ، جمع أغلف، غُلْف الأول:

عليها فلا تستوعب أو تفهم. وهذا جواب استهزائي تافه، وخلاصته: لا تتساءلوا، فنحن لا 

 نا.نفهم؛ لأن قلوبنا مغلفة عن فهم هذا.. فلا تحاولوا مراجعت



34 

 

 

ؤي عن أبي عمرو، من ، جمع غلاف، وهي قراءة ابن محيصن، ورواية اللؤلغُلُف والثاني:

القراء السبعة، وقراءة ابن عباس والحسن البصري وغيرهم. أي: قلوبنا أغلفة وأوعية للعلم، 

 فلا نحتاج لنصحكم وكلامكم. وهذا جواب استكباري استعلائي كما هو واضح.

عظيم، لكن  عنيين المحتملين لجوابهم صارخ وفوقيٌّ واستعلائيٌ وردّ القرآن على كلا الم

ة استشكال في الجمع بين المعنيين فكل معنى نقيض للآخر بناءا على القراءات، وإن كانت  ثمَّ

 التي بمعنى مغلفة مغلقة لا تفقه. «غُلْف»القراءة الثابتة المشهورة المقطوعة هي قراءة 

بمعنى أوعية علم، لثلاثة  «غُلُف»ي القراءة الأخرى، بيدَ أن الذي تميل إليه نفسي ه

 أسباب: 

 أنه استكبار استحق رد القرآن القوي كما سترى. الأول:

بمعنى مغلفة لا تفقه فيه تصغير لأنفسهم، حتى وإن  «فقلوبنا غلْ »ولأن قولهم  الثاني:

كانوا يقصدون الاستهتار والاستهزاء، ففي النهاية هم يتهمون أنفسهم وقلوبهم بعدم 

 الاستيعاب.

، وقد ونم أهل علم وكتاب، وغيرهم أميولأنهم كانوا يتباهون على العرب بأنه الثالث:

 ذكر القرآن ذلك عنهم. 

ا جميلاا للنحاس، في  عماوقد دعاني ذلك للبحث  يوفق بين المعنيين أو يرجح، فوجدت نصا

وزَ أن يكون 1/96إعراب القرآن ]كتابه  لتف"[: وج  ذفت الضمة لثقلها. "غ   جمع غلاف، وح 

أنهم زعموا  -بسكون اللام وضمها- "لفغ  "فعلى هذا يصير المعنى وفق للقراءتين 

 يحتاجون لمن يدلهم أو يستفهم عليهم أو يعترض.أنفسهم أوعية علم وأغلفة له، فلا 

وعلى ضوئه ننتقل  فهذا النص من الإمام النحوي النحاس أجلى المعنى من حيث العربية،

 .للرد القرآني على جوابهم الاستكباري هذا

ليس الأمر كما  ،«بل لعنهم الله بكفرهم»وفوقيّة مطلقة:  لقد كان الرد باستعلاء أكبر،



35 

 

وعية علم فلا تحتاجون لناصح أو تصغون لناقد أو تنتبهون لمستفهمٍ عن نكم أإتقولون 

بل الحال أنكم ملاعين قد زاغت قلوبكم، مطرودين قد تباعدت دروبكم، فلا ، وضعكم

تتأملون في استفهام مستفهم مستنكر تنتفعون بكلام ناصح، ولا تستقيمون لتوجيه ناقد، ولا 

  لتقلباتكم وتضارب أفعالكم وأقوالكم.

هكذا يقرر القرآن بكل حزم ووضوح واستعلاء، الحقيقة الثابتة أنكم ملاعين، فلا 

 تؤمنون ولا تسمعون ولا تستفيدون..

 .«فلا يؤمنون إلا قليلاا »ولأن القرآن دقيق في إحكامه، وعدلٌ في أحكامه فقد استثني، 

 

 

*** 

  



36 

 

(16) 

 

مُرمُُم بهَۦَٓ ﴿
ح
 ﴾بئَحسَمَا يأَ

 

النص القرآني التالي كله فوقيّة وعلو واستعلاء، بدايته وأوسطه وخاتمته، أمره ونهيه ثم 

 حكمه وختمه على حكمه. 

ة  ﴿ ورَ خُذُوا  مَنآ ءَاتَيحنَ َٰكُم بقَُنوه نَا فَوحقَكُمُ ٱلطُّ ناَ مَيثََٰقَكُمح وَرَفَعح خَذح
َ
ن وَإِذح أ قنَالوُا  مَعُوا   وَٱسح

مُرمُُم بهَۦَٓ إيَمََٰننُكُمح إَ 
ح
رهَمَح  قُُّح بئَحسَمَا يأَ َُّ بكَُفح َبُوا  فَِ قُلُوبهََمُ ٱلحعجَح حَ

ُ
نَا وعََصَيحنَا وَأ ن سَمَعح

مَنيَنَ  ؤح  [93]البقرة: ﴾كُنتُم مُّ
 لقد استعرض هذا النص باحترافية عالية عدة قضايا تناولها مع بني إسرائيل:

: ناَ مَيثََٰقَكُمح ﴿ق على التزام أوامر الكتاب بقوة ونشاط أخذ الميثا أولاا خَذح
َ
 .﴾أ

ة  ﴿رفع الجبل فوقهم كعلامة تصديق وطريقة تهديد  ثانياا:  . ﴾خُذُوا  مَآ ءَاتَيحَ َٰكُم بقَُوه

مَعُوا   ﴿التأكيد على الأمر بالاستماع، وهو هنا الطاعة  ثالثاا:  .﴾وَٱسح

ا: نَا ﴿ردهم، واستخفافهم بالأمر والعلامة والتهديد  التنصيص على لؤم رابعا قَالوُا  سَمَعح
أنه مقال حال، وذلك أنهم سمعوا الأمر الأول: وقولهم هذا يحتمل معنيين، ، ﴾وعََصَيحنَا

ا مع الثاني: فخالفوه وعصوه. و أن مقال قول بألسنتهم، وهذا هو الاحتمال الأظهر، انسجاما

 ود.ئيل ولؤمهم المعهحمق بني إسرا

ا: َبُوا  فَِ قُلُوبهََمُ ﴿التنصيص على سبب وقوعهم في هذا اللؤم المتكرر  خامسا حَ
ُ
وَأ

 َُّ . والمقصود أن قلوبهم تشّربت حب العجل فعبدوه من دون الله، ولن نتجاوز هذه ﴾ٱلحعجَح

لى بعض الشيء  :الجملة حتى تج 

ب في فانظر كيف عبّر بالتشرب، وهو رفع المائع من الأرض وامتصاصة وت غلغل المتشرَّ

ة لكل مائع غير ثابت.  ب، فكانت قلوبهم ماصَّ  المتشرِّ



37 

 

، "وأشربوا في قلوبهم حب العجل"، إذ  التقدير: "حب"وانظر كيف ترك ذكر لفظة 

شاعة ما وقعوا فيه، وهو ما قد لا للتنبيه على حقارة محبوبهم والانتقال مباشرة إليه لفتاا لب

 للطيفة في حروفها ومعناها في ذاتها.ا "الحب"يتناسب مع ذكر كلمة 

ا لت  "قلوبهم"وانظر كذلك كيف جعل  فجعل كأن المائع الذي  ،"العجل"ظروفا

 امتصّوه وتغلغ في قلوبهم هو العجل بذاته ورعونته، فكيف سيكون قلباا متداخل مع عجل؟!

 ذه الجملة، وننتقل للرد القرآني على كل ذلك الهزء والحمق الذينقف هنا حول ه

 ارتكبوه. 

سبق وفعلوه يرون أنفسهم مؤمنين، ويبدو أن ذلك كان سجية فيهم  لقد كانوا مع كل ما

مُرمُُم بهَۦَٓ إيَمََٰنُكُمح ﴿وطبيعة لم ينفكوا عنها ولم تنفك عنهم؛ ولذا صدمهم بقوله: 
ح
بئَحسَمَا يأَ

مَنيَنَ إنَ  ؤح  .﴾كُنتُم مُّ

نهم مع تشّرب حب العجل في ولتدرك حجم جريمتهم، وقوة وصرامة هذا الرد، فإ

إلا أنهم ما زالوا يرون  "سمعنا وعصينا"قلوبهم يزعمون أنهم مؤمنون! ومع أنهم قالوا 

 أنفسهم مؤمنين!

 الكتاب بقوة، فلم يأخذوه بالكليّة! اليأخذولقد أخذ عليهم الميثاق 

به في إن كان هذا هو الإيمان الذي تقولون، فبئس إيمان هو. وإن كان هذا ما تؤمرون 

 التوراة فبئس ما تؤمرون به. 

إن القرآن هنا يقول لهم بوضوح: لا ترهبوا الناس بإطلاق مسميات براقة على أفعالكم 

ا، فما تقومون به وتقولونه  لاا لئن كان هذا كذباا وزورا ليس إيماناا، ولم تؤمروا به، ومع ذلك تَنز 

 فعلاا ما تؤمرون به فبئس ذلك.

ه هو الحاكم على أفعال ه ومتبعَ العلو والفوقيّة، فجعل القرآن نفسَ وهذا كما ترى غاية في 

جد، لا مجرد دعاويهم الكاذبة. هؤلاء وتصرفاتهم  بل وما في كتبهم إن و 

*** 



38 

 

 (17) 

 

بدََۢا﴿
َ
 ﴾وَلَن يَتمََنهوحهُ أ

 

ا، هو الرد بالازم المنطقي على الدعوى المجردة من الدليل  واحدٌ من الردود الذكية جدا

 ظري أو الواقعي.الن

ارُ ٱلۡأٓخَرَةُ عَندَ ﴿ َ خَ قُُّح إنَ كََنتَح لَكُمُ ٱله َن دُونَ ٱلنهاسَ فَتَمَنهوُا   لصََة  اٱلِلّه حمَوحتَ إنَ كُننتُمح  م  ٱل
 [94]البقرة: ﴾٩٤صََٰدَقيََن 

يدّعي بنو إسرائيل أنهم مشتركون في الدنيا مع بقية البشر، وفق نظرة استعلائية 

 البشر.لكنّ الأمر بالنسبة للآخرة مختلف، فالجنة خالصة لهم من دون بقية يتداولونها، 

تا:  ، منهتا أيضا وقد كانوا يصرحون بذلك علناا، وذكر القرآن عنهم ذلك في أكثر متن نتصٍّ

وح نصَََٰرَىَٰ  ﴿
َ
َنهةَ إلََه مَن كََنَ هُودًا أ خَُُّ ٱلۡح  [111]البقرة:﴾ وَقاَلوُا  لَن يدَح

ا كانوا يستكبرون به على الناس، يميزون أنفسهم به، ويعاملونهم وهذا الزعم واحد مم

على أساسه، وكان الناس في غفلة عن جواب مثل هذه الدعوى، فهم يرون في بني إسرائيل 

أهل كتاب، أشرف من بقية المشركين وعبّاد النار؛ لذا يمكن أن تمر مثل هذه المزاعم عليهم 

 دون أن ينتبهوا. 

وا إلى كذب هذه الدعوى، فبمَ يردون عليها؟ فالآخرة من الغيب، لكن حتى وإن انتبه

ا أهل الكتاب حينئذ.  ولا علم من دون كتاب، وبنو إسرائيل هم حصرا

وبعد ذيوع أمر القرآن، ظل بنو إسرائيل على هذا الزعم، وهم في قرارة أنفسهم يدركون 

 أنهم يكذبون لا غير.

ا في آن. على دعواهم هذه ذكيا ولقد كان رد القرآن  حمَوحتَ إنَ  فَتَمَنهوُا  ﴿ا وفوقيًّا وفاضحا ٱل
 !﴾كُنتُمح صََٰدَقيَنَ 



39 

 

؟! تشهّوا الموت وأريدوه.  لماذا تبقون في هذه الدنيا وتعبها إن كنتم ضمنتم الجنة فعلاا

ا ذكيٌ:ردٌ   !لأنه دمغهم بهذه الحجة والطريقة القصيرة والسريعة والمربكة.. تمنوّا الموت إذا

:و لأنهم تصاغروا أمام طلبه، فلم يجرؤ أحد منهم على التطاول وقبول الطلب،  فوقيٌّ

 رغم سهولة تطبيق ما طلب من جهة نظرية.

اضرين أنهم كاذبون، لأنه حين تحداهم بتمني الموت لم يفعلوا وقتئذٍ، فتبين للح فاضحٌ:و

 ، وحين لم يفعلوا وقع الضد مباشرة.«إن كنتم صادقين»ولذا ختم بقوله: 

 هنا، ورغم قوة ردود القرآن وإلزاماته كما ترى، إلا أن الرد المتحدي والمستمر في تحديه إلى

بنَدَۢا وَلَن يَتَمَنهن﴿ :حتى بعد تلك المناظرة السابقة هو ما أتى في النص الذي يلي هذا مباشرة
َ
وحهُ أ

لمََينَ  َٰ ُ عَليَمُۢ بٱَلظه يحدَيهَمح  وَٱلِلّه
َ
مَتح أ  [95رة:]البق ﴾٩٥ بمََا قدَه

ا؛ لأنهم يدركون فداحة أفعالهم التي لن  إنه يقرر ويحكم بأنهم لن يتمنوا الموت أبدا

 التي ادعوا أنها خالصة لهم من دون الناس.  توصلهم الجنةَ 

 قرر من علوّه كل ذلك عنهم ولم يستطيعوا رد قراره أو مخالفته ولو لإحراجه.. 

هم وردهتم، وصتغار في حيتاتهم، فهتم يقرر ذلك وهو يعلم أنهم صغار، صغار في تفكير

 النص الذي يلي أحرص ما يكونوا على الحياة كيفما كانت واتفقت. وكل ذلك قرره عنهم كما في

ا ]البقرة، رقتم  ة  ﴿[، 96هذا أيضا َٰ حَيَنوَٰ رَصَ ٱلنهاسَ عََلَ حح
َ
، وهتم لا يستتطيعون ﴾وَلَۡجََدَنههُمح أ

ا أو تكذيباا أو عملاا بغير مقتضى  .، ولو لفظياا فقطعنهم تقريره ردا

  



40 

 

(18) 

 

َ مَن كََنَ عَدُو   ﴿ يََُّ نا ل  حَ  ﴾جَ
 

يترك مَن في صفه، ولا يساوم بهم، ولا يقدمهم أو صاحب الكلمة العليا لا يمكن أن 

ا منه. ا منهم قرباناا لودِّ طرف آخر أو احتراسا  أحدا

َ قُُّح مَن كََنَ عَدُو   ﴿ َٰ نا ل  لََُۥ عََلَ َيَُّ فَِنَههُۥ نزَه حَ ق  جَ َ َ مُصَد  َ يدََيحهَ وهَُند   قَلحبكََ بَِذَحنَ ٱلِلّه ى ا ل مََا بيَنح
ىَٰ  َ مَنيَنَ وَبشُۡح  [97]البقرة: ﴾٩٧ للَحمُؤح

قدّم بنو إسرائيل سؤالات للنبي محمد صلى الله عليه وسلم، فإن أجاب عليها آمنوا به 

ا وباطناا، بعد أن كانوا مصدقين له باطناا ويكذبونه على الملأ، فأخذ عليهم  وصدقوه ظاهرا

 المواثيق على ذلك، فأعطوه.

ة إجاباته، قالوا بقي أن تذكر لنا اسم الملك الذي فلما أجابهم على سؤلاتهم وأقرّوا بصح

 يأتيك بخبر السماء!

 فقال لهم: جبريل.

 قالوا: ذلك عدونا.. لو كان ميكال لاتبعناك وصدقناك!

وغيره، وأصله في  ،2483]رواه أحمد في شأن هذه المناظرة تالرواياهكذا تقول 

مقربان من الرب العظيم، بل هما أقرب ، وجبريل وميكال ملكان عظيمان [4480البخاري

ملكين إليه، والتفريق بينهما محاولة بائسة للتشغيب على المؤمنين المصدقين، وكأن للملكين نفوذ 

رسولان كريمان يقومان بمهمتهما  والشأن أنهما .على النبي أو على ما ينزل به أو مَن في الأرض

 !فحسب

ا عظيماا لقد ذكر القرآن هذه المناظرة، فكان  رد القرآن ودفاعه عن السيد جبريل دفاعا

 فوقيًّا، وجبريل عليه السلام بلا شك جديرٌ بذلك الدفاع.



41 

 

 

 ولقد اتخذ القرآن عدة دفاعات متتالية ومتدرجة ومتصاعدة في قوتها: 

: َ نَ عَدُو   قُُّح مَن كََ ﴿ أولاا َيَُّ نا ل  حَ ، فلم ينص على بني إسرائيل في العداوة هنا، ﴾جَ

مع معهم كل من يمكن أن يعادي جبريل عليه السلام، وهذا أبلغ في الدفاع والمناصرة، ليج

ا أمام افكل من عاد ه ويعاديه أو سيعاديه مشمول بهذا الجواب، وجبريل مشمول بالمناصرة أبدا

 كل عدوٍ محتمل.

َٰ قَلحبكََ ﴿ ثانياا: لََُۥ عََلَ القوة والنصرة، فلم يتلكأ، أو ، هذا التوكيد صارخ في ﴾فَِنَههُۥ نزَه

ا لها بوضوح:  يبرر أو يذهب لحلول وسط أو يسمع استشكالاتهم على جبريل، بل يعلنها مؤكدا

.المطَ  إن جبريل هو صاحبي، وهو الرسول الذي ينزل بالوحي، وهو روح  الله   ا اسمعوا هذ .هر 

 فلا يمكن أن أخفض الصوت به!

زها، فإن النبي كان مأمور بالخطاب هذا كله ليلقيه على وهنا لفتةٌ لطيفة لا يمكن أن أتجاو

ا...»الفئة المعادية لجبريل..  فَِنَههُۥ ﴿لكنه حين وصل إلى هذا الموضع قال:  «قل مَن كان عدوا
َٰ قَلحبكََ  لََُۥ عََلَ ؛ لأنه المتكلم. ومع أن ذلك "إنه نزّله على قلبيف"، وكان النسق أن يقول: ﴾نزَه

ا لما نحن بصدده، فإن الخطاب كان للنبي محمد أن سائغ من حيث  العربية إلا أن فيه معنى كبيرا

أتى إلى جبريل تدخّل القرآن فتحدث بنفسه عن جبريل، فحقق ثلاثة معاني في هذه  يجيب، فلما

 الالتفاتة من المتكلم إلى الآمر: 

 ناظرة. حظوة جبريل، إذت تناول القرآن الدفاع عنه بنفسه حتى حال الم الأول:

ا أفاد بإشارةٍ ما إلى عدم اختيار النبي وتخيره  الثاني: أن الخطاب حين أصبح من القرآن رأسا

 نزل القرآن على قلبه.فيمن ي  

اب جعل جميع الأطراف بصورةٍ ما سواء أمام خط الالتفاتةأن الخطاب بعد هذه  الثالث:

م بني إسرائيل يلقي عليهم بمحضٍر أما -صلى الله عليه وسلم-القرآن، فكأن النبي محمد 

الحجة، وهم يتفاوضون معه لتغيير جبريل بميكائيل، فإذا صوت القرآن يقطع على الجميع 



42 

 

َٰ قَلحبكََ ﴿ لََُۥ عََلَ  ، فهذه المسألة محسومة، والأمر فيها ليس لهم ولا للنبي.﴾فَِنَههُۥ نزَه

 

َ بَِذَحنَ ﴿من الدفاعات القرآنية عن جبريل  ثالثاا: ، فبين أن جبريل لا يخرج عن إذن ﴾ٱلِلّه

 ربه وأمره، فاعتراضهم على جبريل اعتراض على الرب، وهذا تشريف لجبريل أيّما تشريف.

ا: ق  ﴿ رابعا َ َ يدََيحهَ مُصَد  نزَل على قلب النبي ﴾ا ل مََا بيَنح أو ، وتحتمل أن الضمير عائد للم 

ا لما نزل به ل وهو جبريل، فقد نزل تصديقا ، ومضمونه النفسمن قبل، وهذا ما تميل له  للمنز 

كيف تعترضون وتعادون جبريل؟! وهو الذي نزل بالكتب السابقة ومنها كتابكم، فإن 

 عاديتموه الآن نسفتم كل ما تستندون له من كتاب.

ا: مَنيَنَ ى وهَُد  ﴿ خامسا ىَٰ للَحمُؤح َ كما تذكر -ن من أسباب عداوتهم لجبريل ، كا﴾وَبشُۡح

أنه ينزل بالحرب والهلاك، إلى غير ذلك، بينما ينزل ميكائيل  -في المراجع السابقة الروايات

 "الهدى"بالخضرة والقطر والخير، فكان الدفاع القرآني هو التنصيص على العكس، فهو نزل بت 

س لمن لم يصدقه، وهنا مكمن القوة في لمن صدقه، والعك "البشارة"في كل الأمور للجميع، وبت 

 لرد، فأنتم لم تصدقوه فنالكم ما نالكم.ا

ا: َٰٓئكََتهَۦَ وَرسُُلهَۦَ مَن كََنَ عَدُو   ﴿وهو الرد الذي أتى في النص الذي يليه،  سادسا َ وَمَلَ ه َ ا لِلّ 
 ََُّٰ َيَُّ وَمَيكَى حَ َ عَدُو    وجََ َٰفرََينَ  فَِنَه ٱلِلّه كَ

، ومضمونه غايتة في القتوة، فمَتن [98]البقررة: ﴾٩٨ل لَح

ا أو لأحدٍ منهم فإنه بحكمٍ أوليّ  ا لهؤلاء جميعا كافر، ونتيجتة نهائيتة عتدو لله، وعتدو  يكون عدوا

ا، فلا تفريق بين جبريل وميكال أو محمد وموسى.  لهؤلاء جميعا

ثمة دفاعات خلال النصين القرآنيين السابقين، وأخرى في النصوص اللاحقة، 

البقرة تناولت الدفاع عن جبريل بصورٍ وأشكالٍ [ من سورة 105إلى  97] فالنصوص من

ودفوعات متنوعة ومتعددة، لك أن تنظرها حيث أشرت لك لتدرك ذلك بنفسك، فقد أطلت 

 عليك هنا.

  



43 

 

(19) 

 

 ﴾مَا ننَسَخح مَنح ءَايةَ  ﴿
 

لقضايا هذا النص القرآني القصير يتحدث عن قضية الناسخ والمنسوخ، وهي واحدة من ا

 والمثارة تاريخياا وحديثاا تجاه القرآن ومفهوم علم الله السابق واللاحق.الكبيرة 

يح  ﴿
تَ بََِ

ح
وح ننُسَهَا نأَ

َ
ء   مَا ننَسَخح مَنح ءَايةَ  أ َ يَح

َٰ كُُ  َ عََلَ نه ٱلِلّه
َ
لنَمح أ لمَح تَعح

َ
ٓ  أ وح مَثحلهََا

َ
َنحهَآ أ قنَدَيرۡ  م 

 [106]البقرة: ﴾١٠٦
تنطق بها الآية بل قد نطقت أن القرآن يقرّ بهذه القضية اضحة التي تكاد والحقيقة الو

ته واستعلائيته فوقيّ علوه وكحقيقة من حقائقه وخصيصة من خصائصه وواحدة من مجالات 

 الشديدة.

كعادته لا يأبه بما سيقولون ولا بما سيثيرون من شبهات وأقاويل، فهي في الأخير لا شيء 

كَمه   وبيانه.أمام إحكامه وح 

 نحلل ذلك كالتالي: يمكن أن

وهو مع ذلك ينص على النسخ  القرآن باتفاق الجميع ينص على علم الله الأزلي والأبدي.

 والإنساء، ولا سبيل أمام المنكرين إلا نكران هذا النص أو التعسف في تأويله.

 وعلى كلٍ، فإن القرآن وهو يعرض هذه الخصيصة فيه ليثبتها باستعلاء كبير.

ليها قد عرض حقيقتين لا يمكن نكرانها، وعلى ضوء إثباتها يمكن يإنه في نص الآية وما ف

 :مناقشة النسخ والإنساء

ء  ﴿القدرة المطلقة،  الحقيقة الأولى: َ يَح
َٰ كُُ  َ عََلَ نه ٱلِلّه

َ
لَمح أ لمَح تَعح

َ
؟ فإن أقرّوا بهذه ﴾قدََيرۡ  أ

قرّوا،  الحقيقة؛ فإن النسخ من الأشياء القادر عليها،  .أولاا أولى وأهمّ  فتقرير ذلكوإن لم ي 

رۡضَِّۗ ﴿الملتتك المطلتتق،  الثانيةةة: الحقيقةةة
َ َٰتَ وَٱلۡح ننمََٰوَ َ لََُۥ مُلحننكُ ٱلسه نه ٱلِلّه

َ
لنَنمح أ لنَنمح تَعح

َ
 ؟﴾أ



44 

 

وهو مباشرة بعتد - وفي هذا النص .والمالك له حق التصرف في كل شيء في ملكه، [107]البقرة:

 رين للنسخ، فهم يتدخلون بين المالك وما يملك.تبكيت للمنك -النص السابق

القدرة والملك، فإن رد شأن صاحبه عبثٌ وتطاول لا يجنتي مقترفته متن  اجتمعت  وإذا ما 

َ مَن وَلَ   ﴿غير الخسران،  ورائه شيء َن دُونَ ٱلِلّه  .[107]البقرة: ﴾وَلََ نصََي   وَمَا لَكُم م 

ه أو تبديله أو تغييره أو رفعه شأنه وقدرته إن الإنزال الأول شأنه وبقدرته، وإن محو

وملكه، وله القدرة الكاملة والملك التام، فلا تعترضوا على ما لا تعرفون ولا تطيقون.. هكذا 

بون في موضوع النسخ والإنساء. ن أعلى مَن يشغِّ  يخاطب القرآن م 

من سورة [ 110إلى  106يجب أن أقف هنا، ويبقى أن أنبهك إلى أن النصوص بعد هذا ]

البقرة، قد سارت في معالجة موضوع النسخ، وعالجت آثاره وتبعاته بشكل قوي، وبتنبيهات 

 خطيرة، وإشارات لطيفة، ويبقى عليك أن تتأملها وتستشف مقاصدها ومغازيها.

 

 

*** 

  



45 

 

(20) 

 

 ۥ إلََه مَن ﴿ سَهُ  ﴾سَفهََ نَفح
 

هدٍ عن الملة الحقة والدين في واحدةٍ من مشاهد فوقيّة هذا الكتاب وعلوه، يصف كل زا

 :فيه ال إلا إن هم رغبوازالقويم بالسفه، فيختم عليهم بهذا الختم النهائي الذي لا ي  

َلهةَ إبَحرََٰهَ ﴿ يَنا  وَإِنهنهُۥ فَِ مَ إلََه مَن سَنفهََ  ۧوَمَن يرَحغَبُ عَن م  نح نطَفَيحَ َٰهُ فَِ ٱلُّ  ۥ وَلقََندَ ٱصح سَنهُ نَفح
 َٰ  [130]البقرة: ﴾١٣٠لحََيَن ٱلۡأٓخَرَةَ لمََنَ ٱلصه

ا معانٍ مذمومة، وسنختار  ا يكن معنى السفه في هذا النص، إلا أنها جميعا معناه  هنا أنوأيا

ه، بيدَ أن السفه يزيد عن معنى وهو المعنى الذي اختاره أبو جعفر الطبري في تفسير "الجهل"

لكأن الجهل قد خالط الجهل بعنصرين، السعي في جهله، والفرار عن قبول العلم، حتى 

 النفس فطبع فيها وعليها.

يدل على المفارقة  "عن"، وحرف ﴾وَمَن يرَحغَبُ عَن﴿وهو ما عبّر عنه النص، فقد قال: 

والمباعدة، كما يقال: رميت السهم عن القوس، فإن فارق وابتعد عن العلم والحق فقد اقترب 

ا.من الجهل، وبنفس الحركة يسعى في جهله حتى  -وبلا شك-  يكون سفيها

ا: من يضع الأمور في غير مواضعها، ولا يحسن التدبير، ولا يعرف مصلحته  والسفيه أيضا

 لا يعرف مصلحته وهي ظاهرة غير كامنة.أين تكمن، بل 

وهذا هو حال من رغب عن هذه الملة، فقد أتته بيضاء كأنها نهار، وهو يردها ويلحق بعد 

 الجهلاء السوداء كأنها ليل!

.وهذا الت  وصيف للسفه هو الزيادة عن كونه جهلاا

، فالذي يهمنا هنا هو وصم القرآن لهؤلاء بالسفه، فهم يتركون ا لملة الجيدة، وعلى كلٍّ

يفارقونها، ويسعون خلف جهلهم المظلم. ومهما ادعوا التنوير والعلم والحذق فإنهم لن 



46 

 

 يخرجوا عن السفه الذي وصمهم به. 

 ۥ ﴿ثم فسّره بنفسه بعد، ، ﴾مَن﴿ وانظر كيف قدم السفيه بالذكر سَهُ لي شعر أن ، ﴾سَفَهَ نَفح

 السفه قد أحاط به فلم يقتصر على شيء منه.

وإذا ما رأيتَ بعقلٍ إلى حال مَن رغبوا عن الملة؛ فإنك تجدهم متخبطين في السفه والجهل، 

 وإن رأيت منهم عقلاا في جزئيّة ما. 

ا فيمن  رغب عن جزء من هذه الملة، فكيف بمن رغب ولعمر الله أنك لترى السفه عيانا

 عنها بالكلية. 

ن ستياق قصتة إبتراهيم عليته حسبي هنا، وألفت نظرك إلى أن هذا التنص قتد ورد ضتم

[، وفي ستياق القصتة نصتوص 124السلام، في سورة البقرة، والتي بدأت متن التنص رقتم ]

 .أخرى صالحة كنماذج لفوقية القرآن وعلوه

ندَي جَاعَلُكَ للَنهاسَ إمََام  قاَلَ إنَّ َ ﴿ منها: يَهتَِٰۖ قاَلَ لََ يَنَالُ عَهح لمََنينَ ا  قاَلَ وَمَن ذُر  َٰ  ﴾ٱلظه

، فالجواب فوقيٌّ بامتيتاز، متع ملاحظتة أن التدعوة متن إبتراهيم، وهتو في خانتة [124]البقررة:

 الموالين. 

مَت عَُهُۥ قَليَل  ﴿ منها:و
ُ
هُ قاَلَ وَمَن مَفَرَ فأَ طَرُّ ضح

َ
حمَصَيُ  ثُمه أ  ﴾ٓۥ إلََََٰ عَذَابَ ٱلنهارَٰۖ وَبئَحسَ ٱل

ا عجيباا.  «ثم أضطره»، ولو تأملت فقط قوة واستعلاء جملة [126]البقرة:  لرأيت علوًّ

ة  ﴿الإقفال بت  منها:و مه
ُ
ن تلَحكَ أ ا كَسَنۡحتُمح  وَلََ تُ ح لُونَ   َ قدَح خَلَتح  لهََا مَا كَسَبَتح وَلَكُم مه

ا كََنوُا  يَ  مَلُونَ عَمه ، فإنها إقفالة وخاتمة شتديدة الاستتعلاء والفوقيتة إذا متا [134]البقررة: ﴾١٣٤عح

 ، إذا متا[ ستورة البقترة141رقتم ] ، سواءا في هذا الموضع أو في الموضتع الآختروقفت عندها

 .تأملت السياق السابق للموضعين

 

 

*** 



47 

 

 (21) 

 

﴿ َ  ﴾صَبحغَةَ ٱلِلّه
 

م في تعاملهم مع بعضهم ومع غيرهم، يريدون أن هذا هو أسلوب بني إسرائيل الدائ

دى أو يصبغوا الناس بصبغة واحدة، لونٍ واحد، ما لم يكنه الناس وإلا فإنهم ليسوا على ه  

 الطريقة الفجة والوقحة في تعالي هؤلاء الحمقى!دي.. حتى جاء القرآن فهدم هذه هَ 

تَدُوا   ﴿ وح نصَََٰرَىَٰ تَهح
َ
َكيََن مَ حَنيَف   ۧ قُُّح بَُّح مَلهةَ إبَحرََٰهَ وَقاَلوُا  كُونوُا  هُودًا أ حمُشۡح  ﴾١٣٥ا  وَمَا كََنَ مَنَ ٱل

 [135]البقرة:
ا: والمفهوم ا فأنت في ضلال وعمى، و يهوديا إن لم تكن نصرانياا نصرانياا: إن لم تكن يهوديا

لون الهدى على مقاساتهم، ويصبغونها بلونهم  فأنت في عمى وضلال، وهكذا صاروا يفصِّ

 فقط. 

هذا الأمر مستفز، لكن رد القرآن كان فوق ما يتخيلوا، لقد نسف استعلاءهم هذا من 

 ية..الأساس، في ردودٍ فوقيّة متتال

: ، ليس الأمر كما تقولون، بل ملة إبراهيم فقط هي التي إن كانها ﴾مَ  ۧبَُّح مَلهةَ إبَحرََٰهَ ﴿ أولاا

ا، أما أنتم وم    فلا. كم ل  لَ الناس فقد اهتدوا، وحصرا

 ، والحنيف هو المائل، وهذه الكلمة بديعة واستعلائية بامتياز.﴾ا  حَنيَف  ﴿ ثانياا:

لال مي والض  اليهود والنصارى بجماعتهم كالحشد من الع   هؤلاءإن القرآن يصور 

يسيرون في طريق الغواية، ينطلقون نحو الهاوية بجهل، لا يخرجون عن السرب المضل ل، إلا 

أتباعه فقد خرجوا عن سرب الضلال هذا، فمالوا عنه، قبل أن يصلوا وملّته و "إبراهيم"

 !الجميع.. فلا أحمدَ من هذا الميل للهاوية التي يتجه نحوها

َكيَنَ ﴿ ثالثاا: ، وهذه الجملة غاية في العلو والرد الفوقي، وهي تحتمل ﴾وَمَا كََنَ مَنَ ٱلحمُشۡح



48 

 

 معنيين:

كون مع اليهود أو النصارى، بل في ملة إبراهيم إن الهداية ليست كما زعمت في ال الأول:

ا كاليهود والنصارى.  الذي لم يكن مشركا

إن الهداية في ملة إبراهيم فقط، وليست كما يزعم اليهود معهم، ولا كما يزعم الثاني: و

ا في إبرا  هيم وأتباعه. النصارى معهم، وليست مع الفريق الثالث المشركين، بل حصرا

وفوقي، إلا أن المعنى الأول أشد تبكيتاا لليهود والنصارى، فقد زعموا  وكلا المعنيين قوي

ا عليهم، فإذا بالقرآن ينسبهم للشرك!  أن الهداية حصرا

ا: وضّح القرآن في النص الذي يليه صيغة الهداية الصحيحة، فلتم يتركهتا لتشتهياتهم  رابعا

نزلََ إَ قُولوُٓا  ءَامَ ﴿وأحلامهم: 
ُ
َ وَمَآ أ ننزلََ إلََََٰٓ إبَحنرََٰهَ نها بٱَلِلّه

ُ
نحََٰقَ  ۧلَۡحنَنا وَمَنآ أ نمََٰعَيَُّ وَإِسح مَ وَإِسح

 وَ 
َ
َ أ قَُ بنَينح ب هََمح لََ نُفَنر  يَُّونَ مَن ره وتََ ٱلنهۡ

ُ
وتََ مُوسَََٰ وعََيسَََٰ وَمَآ أ

ُ
بَاطَ وَمَآ أ سح

َ قُوبَ وَٱلۡح  حَند  يَعح
لمَُونَ  َنحهُمح وَنََحنُ لََُۥ مُسح  [136]البقرة: ﴾١٣٦م 

ا-وهو بهذا يضع طريقته فقط   كشرط للهداية والانضمام في ركاب المهتدين. -وحصرا

ا: ينص على أن هذا هو الطريق الوحيد للهداية، لا غير، فإن آمنوا به وسلكوه فهتم  خامسا

، ولاحتظ كيتف أنته لم ينستف حصرتهم «آمنتم بةهبمثل ما »، "المسلمين"مهتدون، مع أتباعه 

فَِنَح ءَامَنُوا  بمََثحنَُّ مَنآ ءَامَننتُم بنَهۦَ فَقَندَ ﴿ل وجعلها في أتباعه ومؤمنيه، للهداية فيهم فقط، ب
تَدَوا     .[137]البقرة: ﴾ٱهح

ا: إن لم يعجبهم طريق القرآن وتحديده لمسار الهداية، فهذا لأنهم أصلاا في عتداء متع  سادسا

ا اله تتا والضتتالون أبتتدا هنن﴿دايتتة، فهتتم المغضتتوب علتتيهم دوما إنَ توََل ننقَاق ٰۖ وه َُ  فَِنَهمَننا هُننمح فَِ 
ا   وح

  ُ فَيكَهُمُ ٱلِلّه  .[137]البقرة: ﴾فَسَيَكح
ا: فقتط، وهتو اللتون التذي اختتاره الله  "المسةلمين"الهداية حصر على أتباع القرآن  سابعا

سَننُ ﴿ :لعبادة الله الحقه كطريقهللناس، وليس لون أحسن منه، ولا طريق  حح
َ
َ وَمَنح أ صَبحغَةَ ٱلِلّه

َ صَبحغَة   مَنَ  َٰبدَُونَ  ٱلِلّه ، وهذا يجعل من زعمهم كأن لم يكن، فتلا [138]البقررة: ﴾١٣٨ وَنََحنُ لََُۥ عَ



49 

 

 هم على صبغة الله، ولا صبغة الله معهم، وليسوا بأهل هداية حتى يختبروا الناس باتباعهم.

 

ن شديدة العلو والفوقية، وبقي ردود أخرى سأطيل عليك إ متتالية سبعة ردودهذه 

إلى  139سردتها، لكن عليك ملاحظتها فيما تبع من النصوص القرآنية، وهي النصوص ]

، اودمره ا[ من سورة البقرة، لتدرك أن القرآن قد جاء على جميع نواحي زعمهم فأبطله141

ا  ا جديدا ا للهداية، إن قبلوا به وسلكوه وإلا فهم على ضلالتهم ووضع لهم خيارا ووحيدا

 القديمة والمعهودة.

 

 

*** 

  



50 

 

(22) 

 

َٰ مَا وَله ﴿  ﴾هُمح عَن قبَحلتَهََمُ ى
 

يتخذ بنو إسرائيل ومن شايعهم من كل حدث فرصةا للمز الموحدين، وقد حكى القرآن 

ا من تشغيباتهم تلك وردها، ودافع عن أتباعه  .كثيرا ا عظيماا  دفاعا

ولية وت "بيت المقدس"من ذلك اعتراضهم على انصراف الموحدين عن قبلتهم السابقة 

 وجوههم لقبلتهم الجديد مكة.

فَهَاءُٓ مَنَ ٱلنهاسَ مَا وَله ﴿ َٰ ۞سَيَقُولُ ٱلسُّ َنقُ ى حمَشۡح َ ٱل ه َ هُمح عَن قبَحلَتهََمُ ٱلهنتَِ كََننُوا  عَلَيحهَنا  قنُُّ لِلّ 
دَي مَن يشََاءُٓ إلََََٰ صَرََٰط   ربَُ  يَهح حمَغح تَقَيم   وَٱل سح  [142]البقرة: ﴾١٤٢ مُّ

ا بلبلة في أوساط ضعاف النفوس، واستقطبوا شريحة المنافقين ومالها من والحق أنهم أثارو

 أبواق لإثارة القضية في الأوساط.

ة ومسبباتها وآثارها أوضح القضي دوالقرآن كان لجميعهم وجميع ما أثاروا بالمرصاد، فق

أوقع بني  وكل متعلقاتها، ورد على أقاويلهم وإثارتهم بفوقيّة واستعلاء تام كما سترى، وهو ما

إسرائيل في حرج شديد، ووجوههم كلحة لا تعرف الحرج، لكنّ القرآن أخرج كذلك خبايا ما 

 كانوا يخفون.

: فَهَاءُٓ سَيَقُولُ ﴿سماهم سفهاء، جهلة، وخفاف عقول،  أولاا . وسترى بكل وضوح ﴾ٱلسُّ

 كمية السفه الذي اكتنفوه.

َ ﴿لأمر؟ وهذا ردٌ إجمالي كلّي، كبتهم، فكل الأماكن لله، فما علاقتكم في ا ثانياا: ه َ قُُّ لِلّ 
ربَُ   حمَغح َقُ وَٱل حمَشۡح كأنه يقول: من حيث الأصل فالأماكن كلها لله، فلا تتدخلوا فيما فرض ، ﴾ٱل

 أو صرف أو بدّل.

ة  ﴿نوّه بشرف أتباعه في مقابلهم، في النص الذي يليه  الثاا:ث مه
ُ
 وَكَذََٰلكََ جَعَلحَ َٰكُمح أ



51 

 

ا، ليسوا سفهاء طائشين كحال المعترضين.143ة:]البقر ﴾اوسََط    [، أي جعلهم عدولاا خيارا

 

 استنقصوا المسلمينحين  -بنو إسرائيل-وهنا لفتة لابد أن أشير إليها، فإن السفهاء 

ن، والمسلمون يمرون، ، كأننا نراهم الآ«ما ولاهم»ولمزوهم إلى درجة إشارتهم الاستنقاصية، 

ثون بعض المنافقين، ويشيرون بأعينهم أو أصابع أيديهم ناحية وهم يتحادثون بينهم أو يحد

ا!ر؟ فلم يذك«ما ولاهم عن قبلتهم»يهمسون: المسلمين، و  وا حتى اسمهم استنقاصا

ا وسطاا.  فلما كان كذلك، نوّه القرآن بأتباعه وشّرفهم وجعلهم عدولاا خيارا

ا: ستخفاف، إلى منصة الشهادة، لم يكتف بذلك، بل نقل أتباعه من خانة الاتهام والا رابعا

ا على بني إسرائيل وغيرهم، يقررون مصيرهم بشهادتهم  َكُونوُا  ﴿فجعلهم شهودا َ هَدَاءَٓ عََلَ لۡ  ُُ

 [. 143]البقرة:  ﴾ٱلنهاسَ وَيَكُونَ 

ا: ا باطلتة وغتير مقبولتة، رد على الشبهة التي أثاروها، من أن صلاة المسل خامسا مين سابقا

ُ لَۡضَُيعَ إيَمََٰننَكُمح  ﴿ير حقيقي، فأوضح أن هذا زيف غ إنته يهتتم  [143]البقررة: ﴾وَمَا كََنَ ٱلِلّه

 بأدق تفاصيل أتباعه، ويرد على جهل المعترضين في معرض ذلك.

ا: زيادةا في إغاظتهم أوضح القرآن أنه صرف القبلة إرضاء لمحمد صلى الله عليه  سادسا

َنهكَ قبَح ﴿ا يحب لموسلم، وحباا  َ َٰ  لةَ  فَلَنُوَلۡ  رَامَۚ ترَحضَى َ
جَدَ ٱلۡح حمَسح رَ ٱل طح َُ هَكَ  َ وجَح ]البقرة:  ﴾هَا  فَوَل 

 أمّة الكتلة من الحسد.[، وهذا الأمر بالنسبة لبني إسرائيل غاية في القهر، فهم 144

ا: فضحهم القرآن، وبين أن حادثة صرف القبلة يعرفونها، ومثبتت في كتتبهم، وهتي  سابعا

َنقُّ مَنن ﴿القرآن،  حادثة تدل على صدق أتباع نهنهُ ٱلۡح
َ
لمَُنونَ أ وتنُوا  ٱلحكَتََٰنبَ لَۡعَح

ُ
َيننَ أ وَإِنه ٱلَّه

ب هََمح   ، وأكد ذلك بأسلوب غاية في القتوة، فجعتل معترفتهم بتأمر نقتل القبلتة [144]البقررة: ﴾ره

رفَنُنو﴿كمعتترفتهم بأبنتتائهم،  رفَُوننَنهُۥ كَمَننا يَعح َينننَ ءَاتَيحننَ َٰهُمُ ٱلحكَتََٰننبَ يَعح بحنَنناءَٓهُمح  ٱلَّه
َ
 ﴾نَ أ

 .[146]البقرة:
لفتة أخرى، فمع هجوم القرآن القوي عتلى جهلهتم وستفههم، إلا أنته أنصتفهم في  وهنا



52 

 

َنحهُمح وَإِنه فرََيق  ﴿[، حين عبّر بدقة عن طبيعتهم فقال: 146النص رقم ] َقه وهَُمح ا م  تُمُونَ ٱلۡح  لَۡكَح
لمَُونَ  فريق، وإن كان هو الأغلب إلا أنته نبته عتلى فريتق ، فذكر ذلك عن [146]البقرة:﴾ ١٤٦يَعح

 آخر منهم لا يكتمون.

فضح القرآن التضاد الذين بينهم، وكيف أنهم يعترضون على أتباعه الموحتدين بيتنما  ثامناا:

كل فريق منهم لا يتبع قبلة الآخر، ولا يمكن أن يتبعها، مع أن كل فريق اخترع قبلتة بنتاءا عتلى 

َ ﴿هواه وشتهوته،  َ ءَايةَ  وَلئَ
وتوُا  ٱلحكَتََٰبَ بكَُُّ 

ُ
َينَ أ تَيحتَ ٱلَّه

َ
نتَ بتََابعَ   نح أ

َ
ا تبَعَُوا  قبَحلَتَكَ  وَمَآ أ  مه

ضُهُم بتََابعَ  قبَحلَتَهُمح   ۚ  وَمَا بَعح َنۢ قبَحلةََ بَعحض  وَاءَٓهُم م  هح
َ
تَ أ بَعح دَ مَا جَناءَٓكَ مَننَ ٱلحعَلحنمَ  وَلئَنََ ٱته بَعح

ه إنَهكَ إذَ   لمََيَن ا ل َٰ  .[145]البقرة: ﴾١٤٥مَنَ ٱلظه
بالردود الفوقية والعلو القرآني، والردود القوية، كما هو الحال في وهذا النص مليء 

[، من سورة البقرة، وهي التي ناقشت موضوع تغيير القبلة 152إلى  142النصوص من ]

 وعالجته وقررت عدة مبادئ في التعامل والحوار والرد.

عينك هنا قد طالت، وفي الأصل أنا أنبهك فقط لتعود للنص وترى بأرى أن مهمتي 

 وفكرك العجب في القوة والتقرير والفوقية والعلو.

 

 

 

*** 

  



53 

 

(23) 

 

يح ﴿ َُ قلَوُنَ   ﴾ا    يَعح
 

اعتاد العربي تعظيم آبائه، والحق أن غير العرب كذلك، اعتادوا تعظيم آبائهم وما يصلهم 

 عنهم، تراث وتقاليد وعادات.

الآباء معه وفي صفه، يتكئ ن يقطع بعضهم على بعضهم الحجة إن زعم أن تراث كا

.  عليها. ولقد كان الجميع ينقطع عند هذه الحجة، يجعلونها حَكَماا فيصلاا

ا ظنوا أنت سينقطع  وحين أتى القرآن، وأمرهم أن يتبعوه حاججوه بذات الحجة، وسخفا

 كما سواه!

وعلوّ، لقد أتى على حجتهم فقضى على عمودها،  لكن القرآن رد على هذه الحجة بقوة

جعلها كأن لم تكن، ثم استهزأ بهم وصوّرهم كالقطيع الذي لا يعرف غير الصوت المرتفع.. ف

 فانظر كيف فعل ذلك..

﴿ ٓ لحفَيحنَا عَلَيحهَ ءَاباَ
َ
ُ قاَلوُا  بَُّح نتَهبعَُ مَآ أ نزَلَ ٱلِلّه

َ
وَلوَح كََنَ ءَاباَؤٓهُُمح لََ وَإِذَا قيََُّ لهَُمُ ٱتهبعَُوا  مَآ أ

َ
ٓ  أ ءَناَ

يح يَ  َُ قَلُونَ  تَدُونَ ا وَلََ     عح  [170]البقرة: ﴾١٧٠يَهح
القرآن لاتباعه، فردوا بحجتهم القديمة مستعظمين لها، فتدخل القرآن  دعاهم أتباع  

 مباشرة:

: ا، ولا يهتدون  أولاا لخير، آباؤكم هؤلاء الذين تحاججون بهم جهلة، لا يعقلون مطلقا

ا عن القرآن؟  ؟ وكيف تجعلونهم خيارا قَلُونَ ﴿فكيف تتبعونهم ابتداءا وَلوَح كََنَ ءَاباَؤٓهُُمح لََ يَعح
َ
أ

يح  تَدُونَ ا وَلََ     َُ  ؟ ﴾يَهح

صالحة للوضع الطبيعي، فكيف تكون لقد دمّر القرآن حجتهم من أساسها، وجعلها غير 

 حكماا وفيصلاا في مقابل القرآن؟!



54 

 

هوا إنه ردٌ صادم  لم يكونوا يتوقعوه، ولذلك كانوا فيما بينهم يلمزون أتباع القرآن بأنهم سفَّ

 آباءهم!

وهذه طبيعة القرآن، فهو لا يقبل أن يكون في مقابل أيٍّ كان.. فكيف في مقابل مَن لا 

 يعقل ولا يهتدي؟!

 وهنا، انبهك إلى جمع القرآن لهذين الوصفين عليهم، لا يعقلون ولا يهتدون، فهم لا

، لضعف بصائرهم.  يعقلون ما ي دلون عليه، ولا يهتدون له ابتداءا

بعد أن محى حجتهم بالآباء، أتى على الأبناء المحتجين بآبائهم، وصوّر حالتهم تلك  ثانياا:

مَعُ إلََه دُعَٓ وَمَثَُُّ ﴿كأنها رأي عين نشاهدها،  َي يَنحعَقُ بمََا لََ يسَح َينَ مَفَرُوا  كَمَثََُّ ٱلَّه  ء  ٱلَّه
قَلُونَ وَندََاءٓ    مۡ عُمۡح  فَهُمح لََ يَعح ۢ بكُح  [171]البقرة:﴾ ١٧١ صُمُّ

لقد جعلهم كالقطيع من البهائم، يسمعون جلبة الصوت المرتفع فيتبعونها. فهم يصيحون 

ا بآبائهم ولا  يعرفون حجة آبائهم ولا دليلها ولا صحتها، كالبهيمة، تتحرك بصوت احتجاجا

 ي ما يقول ولا ما يقصد!الراعي وهي لا تدر

ا. ولعلك تلحظ هذا في زمننا هذا، بل وفي كل زمان، يتبع  ا دقيقا يالله، لقد وصفهم وصفا

يته، الجهلة والسقط الصوت المرتفع، ولا يفهمونه ولا يدرون مضمونه ولا صدقه ولا أحق

 فقط هو صوت مرتفع، وجلبة، وقوة، فهذا كافٍ للانسياق وراءه. 

هؤلاء أن يستعملوا عقولهم، وأن يسترشدوا بها، ولا يكونوا مجرد  إن القرآن يخاطب

 . «فهم لا يعقلون»أوعية سمّاعة للأبواق، ولا يكونوا مجرد آلة لترديد ما يقال.. 

ار الذي خلَّفه القرآن في المحتجين بالآباء أعد قراءة النصين السابقين لتدرك حجم الدم

 قرآن..عليه، وفي المحتج بهم.. وكذلك يفعل ال

 

*** 

  



55 

 

(24) 

 

 ﴾قتََال  فيَهَ كَبيَ   ﴿
 

يستخدم كثير من المبطلين بعض التصرفات غير الصائبة من أتباع القرآن للتشنيع عليهم 

الكرة الأرضية قد انهدمت بمن فيها، والهجوم الإعلامي الحاد، ويضخمون الخطأ ذلك، وكأن 

 ة والمقصودة.ويتغافل هؤلاء عن جرائمهم وجرائرهم الكبيرة والكثير

ات فعل ضعيفة وإرباك في صفوف أتباع القرآن، ناهيك عن عموم ويحصل أن تحدث ردّ 

 البسطاء.

أخرى غير هذه، مع التأكيد على أنه لم يحد عن العدل والحق في  فعلٍ  لكن القرآن له ردة  

 التوصيف والمعالجة.

المشركون يوم أخطأ من تلك الحوادث التي استغلها المبطلون، ما فعله  -كمثال- واحدةٌ 

ا في شهر حرام، فاستخدمت قريش كلها أبواقها للتشنيع  بعض المسلمين فقتلوا مشركا

  أصعدة متعددة. والتضخيم وإثارة القضية على

َرَامَ قتََال    َ يَ ح ﴿
رَ ٱلۡح هح ونكََ عَنَ ٱلشه

ۢ فيَهَٰۖ قُُّح قتََال  فيَهَ كَبيَ   وَصَدٌّ عَن سَۡيََُّ  لُ رُ َ وَكُفح  بهَۦَ ٱلِلّه
ُ مَنَ  ََ مح

َ
َ  وَٱلحفَتحنَةُ أ ُ عَندَ ٱلِلّه ََ مح

َ
لهَۦَ مَنحهُ أ هح

َ
رَاجُ أ َرَامَ وَإِخح جَدَ ٱلۡح حمَسح ٱلحقَتحَُِّّۗ وَلََ يزََالوُنَ وَٱل

تدََدح مَنكُمح عَن ديَنهَۦَ فَيَ  تَطََٰعُوا   وَمَن يرَح َٰ يرَُدُّوكُمح عَن ديَنكَُمح إنََ ٱسح مُتح يقََُٰتلَُونكَُمح حَتِه
َٰٓئكََ وهَُوَ كََفرَ   لَ و 

ُ
حََٰبُ ٱ فَأ صح

َ
َٰٓئكََ أ لَ و 

ُ
يَا وَٱلۡأٓخَرَةَٰۖ وَأ نح مََٰلهُُمح فَِ ٱلُّ عح

َ
لنهارَٰۖ هُمح فيَهَا حَبطََتح أ

ونَ   [217]البقرة: ﴾٢١٧خََٰدَُ
جعلوا من القضية مادةا للنيل من القرآن وأتباعه، وراحوا يتساءلون ويسألون النبي سؤال 

 ؟«قتال فيه»الشهر الحرام:  استنكار عن

 عادلاا وفوقيًّا: افكان الرد القرآني متزنا 

 



56 

 

: ، فلا جدال حول وقوع هذا الخطأ، ﴾فيَهَ كَبيَ   قتََال  ﴿وضع أسس الحق وأجلاها،  أولاا

.القتال في الشهر الحرم ولا يمكن الدفاع عنه أو تبريره، ف  خطأٌ كبير فعلاا

عن سبيل الله، والكفر به والصد عن المسجد الحرام،  لكنّ ما أنتم عليه من صد ثانياا:

ذي وقع فيه أتباعي، مع وإخراج أهله أتباع القرآن منه، كل ذلك أكبر وأعظم من الخطأ ال

لهَۦَ مَنحهُ وَصَدٌّ عَن سَۡيََُّ ﴿الإقرار بخطئهم،  هح
َ
رَاجُ أ َرَامَ وَإِخح جَدَ ٱلۡح حمَسح ۢ بهَۦَ وَٱل رُ َ وَكُفح ٱلِلّه

ُ عَ  ََ مح
َ
َ  أ  . ﴾ندَ ٱلِلّه

ا، فعدّد  انظر لهذه القوة في الرد، والسرد المتنوع لعدد من جرائمهم، يستنكرون خطأا واحدا

تَعَمَدة وسبباا في حدوث خطأ أتباعه ا مجموعةا من أخطائهم الكارثية، والتي كانت م   .أيضا

ا على ما عرض  ثالثاا: ُ مَ ﴿بناءا على ما سبق، وتوكيدا ََ مح
َ
، وهذا ردٌ ﴾نَ ٱلحقَتحَُِّّۗ وَٱلحفَتحنَةُ أ

ا من حادثة القتل تلك في الشهر الحرام، وسواءا  كان المقصود بت وقرار، فما تفعلونه أكبر إجراما

واشتداده بسبب إذكائهم  "الاقتتال"في النص الشرك بالله الذي يمارسوه، أو حدوث  "الفتنة"

ا مما في الشهر الحرام، ففي كل الأحوال  "القتل"وتضخيمهم لحادثة  ما تمارسونه أكبر جرما

 .كاذ الخطأفي صنعه أتباع القرآن 

ا: ،  رابعا ا أو قتلاا ا ولا تخافون دما ا حراما وَلََ يزََالوُنَ ﴿أنتم كذَبة، لا تعظمون شهرا
تَطََٰعُوا    َٰ يرَُدُّوكُمح عَن ديَنكَُمح إنََ ٱسح ، فلا تحاولوا إظهار تعظيم الدماء ﴾يقََُٰتلَُونكَُمح حَتِه

 ل، فأنتم أكثر من مارسه ويمارسه وستظلون تمارسونه..والقت

ا: َينَ ءَامَنُوا  ﴿رآن دفاعه عن أتباعه بهذا النص الموضح لطبيعتهم: ختمَ الق خامسا إنَه ٱلَّه
َينَ  ُ غَفُور   وَٱلَّه َ  وَٱلِلّه َتَ ٱلِلّه َٰٓئكََ يرَحجُونَ رحَۡح لَ و 

ُ
َ أ  ﴾٢١٨رهحَيم   هَاجَرُوا  وَجََٰهَدُوا  فَِ سَۡيََُّ ٱلِلّه

 [218]البقرة:
 واستعلائية:وهذ النص بعث ثلاث رسائل ختامية قوية 

ا لغرائز الانتقام  الأولى: أن أتباع القرآن ليسوا كالمشركين، يقتلون لمجرد القتل، وإشباعا

 ومن أجله.  "آمنوا وهاجروا وجاهدوا في سبيل الله"فيهم، بل هؤلاء 



57 

 

َ  يرَحجُونَ رَ ﴿أن أتباعه  الثانية: َتَ ٱلِلّه  ، وهذه الجملة تحتمل ثلاثة معانٍ: ﴾حۡح

 أنهم آمنوا وهاجروا وجاهدوا من أجل تحصيل رحمة الله.  الأول:

حال كونهم  "القتل في الأشهر الحرم"أنهم ارتكبوا خطأهم الذي فعلوه، وهو  والثاني:

لك وهو لا يرجون رحمة الله، مؤمنين مهاجرين مجاهدين، ومن هذا حالة فليس كمن يفعل ذ

 إلا الدنيا وإشباع شهوة انتقامه. يبتغي 

أنهم إنما ارتكبوا خطأهم وهم يظنون أن هذا سيرضي ربهم فيرحمهم؛ لأنهم  والثالث:

غلِّبوا حرمته وتع ينتبهوا لحرمةقتلوا أعداءه، ولم   يمه. ظالشهر الحرام أو ي 

السابقة كل  الاحتمالات  من رسائل النص، أن هذا الخطأ الذي وقعوا فيه، وعلى الثالثة:

ُ ﴿خطأ مغفور لهم في مقابل إيمانهم وهجرتهم وجهادهم وحرصهم على تحصيل رحمة الله،  وَٱلِلّه
 .﴾ رهحَيم  غَفُور  

وبعد، فانظر كيف عالج القرآن هذا الخطأ بعدلٍ وعلو، وحكمة وشفافية ووضوح، 

ا على حالة وطبيعة  ا قويا ا مرتدا لمشركين. ولو رجعت وأعدت اوكيف شكّل من الخطأ هجوما

 قراءة النصين على ضوء هذا فستزداد بما أخبرتك يقيناا.

 

ن   حمد لله رب  العالمي 
ال
 و


